۱۹۵۷ء سلسله نورامامت

عَيُّلِا مِعِيَّ (فِصِ بِرِّلْلِأَنْ فِي الْفِيلِّ الْفِيلِّ الْفِيلِّ الْفِيلِّ الْفِيلِّ الْفِيلِّ استرهار ساز

# سلسله نورا ما مت ۔ علامہصیرالدین نصیرہونزائی

. دگترفقیر محمد ہمونز اقی شائع کر دہ

المعهد للحكمة الروحانية والعلم المنير

(ISW&LS)

www.monoreality.org www.ismaililiterature.com www.ismaililiterature.org

©2023

#### تمهيد موجر

ترجمهٔ چانچسین این کتا مبسطاب «سلسلهٔ نورا مامت» از حضرت بزرگوار علامنصیرالدین جی به مونزائی (قرن) که محتوی حقائق علم الیقین وانوار عین الیقین وحق الیقین است، را عزیز و محترمه لیلا «سخی زاده» به گلب جناب دانشمند اجمند حبیب الرحمن «روفی» به سال ۲۰۱۷ میلادی از زبان ار دو به زبان فارسی «دری» باتمام رسانیده بود و خداوند لیلارا و بانت وافر عطا فرموده است و ترجمهٔ او خیلی خوب باتمام رسانیده بود و خداوند لیلارا و بانت وافر عطا فرموده است که احتیاج تجدید نظر است و با بندهٔ عاجز حسب استطاعت خود در ازالهٔ آنها کوشیده است. اگر بهنوز وارد و به است به ما اشتبا باتی مانده است سوئلیت آنها بر بنده است.

دچاپ حاضر به درخواست بنده عزیز و محترم لعل محمد نبی زاده در ترتیب و تزئین این کتاب زخمت بسیار شیده اند ، بالخصوص در غلط گیری ، فهارس و ترجمهٔ سه نظم ترکی از ترجمهٔ ار دوی حضرت استا و بزرگوار (قن) به «قیمتی لفظ دُرّ دری » . مولای کائنات خدمات ناچیز بندگان عاجزخو د را که برای اشاعت و ترویج علم مقدس اوست ، تَعَالی وَ تَقَدَّسَ ، چیزی کردانا د ، و چضورا قدس خود قبول کنا د . آمین یار بّ العالمین! یا علی مدد!

فقیر حقیر مرکز علم و حکمت، لندن ۱۵ ستمبر ۲۰۲۳ میلادی

## فهرستِمضامین

| صفحہ | عنوان                       | شمار |
|------|-----------------------------|------|
| 1    | حرف آغاز                    | ١    |
| ۶    | حقيقتِ شكر                  | ٢    |
| ١٣   | وصيتِ رسولِ خدا             | ٣    |
| 15   | اصلُ الاصُولَ               | ۴    |
| 14   | اصُولِ دِين                 | ۵    |
| 19   | فروع دین                    | ۶    |
| ۲٠   | تشریح اصولِ دین - عقلِ کُلْ | Y    |
| 71   | نفسِكُل                     | ٨    |
| 77   | ناطق                        | ٩    |
| 77   | اساس                        | 1•   |
| 75   | تشریح فروع - جد             | 11   |
| 75   | فقح خيال                    | 17   |
| 77   | خيال                        | ١٣   |

| 79  | امام                                          | 14 |
|-----|-----------------------------------------------|----|
| ۳۱  | اشكال تمثيلي                                  | 10 |
| ٣٣  | حجت                                           | 15 |
| 75  | واعي                                          | 14 |
| 44  | دربیان آیام عالم دین                          | ۱۸ |
| ۴۳  | دربیانِ شَناختَ اماً م زمان (ع) واطاعتِ از او | 19 |
| ۵۱  | تفسير وجالته                                  | ۲٠ |
| ۵۵  | امام زمان (ع) نورِخداوندی است                 | 71 |
| ۶۸  | در بیان علم                                   | 77 |
| 49  | حدودتا یک وقت معین است                        | ۲۳ |
| ٧٣  | ا مام مُبین                                   | 74 |
| ٨٨  | حقیقتِ کُلّ و جزو                             | 70 |
| 94  | چېاراصل درامام زمان (ع)                       | 75 |
| 4.8 | تطابقِ دَورمهین و کہین                        | 77 |
| 1•• | د وستِ مصطفی (ص) (نظم ترکی)                   | 7. |
| 1•٢ | غلام علی (ع) (نظم ترکی)                       | 79 |
| 1.0 | مکر مانه هدیهٔ ناچیز را چیزی شمار ۰۰۰ (نظم)   | ۳٠ |

| 1•¥ | فهرستِ آیاتِ قر آن کریم | ٣١ |
|-----|-------------------------|----|
| 1•4 | فهرستِ احادیث           | ٣٢ |
| 11• | فهرستِ اشعار            | ٣٣ |

### حرف آغاز

#### يسم الله الرَّحمٰنِ الرَّحيمِ

در این ارشاد مبارک سورهٔ مائده بدایت اساسی دین اسلام بیان شده است: «قَدْ جَاءُكُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَّ كِتَابٌ مُّبِینٌ» (۱۵:۵) ، «ہمانا از جانب خداوند متعال برای شما نوری و کتابی بیان کننده آمده است ، »

سوال : چه رازیست در این که در ترتیب آیهٔ کریمه نخست لفظِ « نور » وسپس لفظِ « کتاب» یعنی قرآن وارد آمده است؟

جواب: رازش این است که ابتدار آنحضرتٔ از رشنی های نبوت منور کردیدند وسپس نزول قرآن آغاز کردید

سوال: در اینکه نور و کتاب یکجا بیان شده است چه کمتی پوشیده است؟ جواب: یک اشارهٔ حکمت اش این است که در باطن، نور و کتاب یکی است و در ظاہر دو، یعنی شخصیتِ نور و کتاب سماوی اشارهٔ دوم اینکه با کتاب سماوی ہمواره علم ربانی مقرر می شود و ہمین علم ربانی است که نور زنده است که در رشنی او نام کتاب سماوی کتاب مبین ( کتاب

بیان کننده) است.

سوال: از ماقبل و مابعد ارشاد مذکورهٔ بالا یک یک حکمت را بیان نمایید تا این حقیقت بطور کُلی متیقی گردد که خداوندمتعال برای هرکتاب آسمانی یک معلم رّبانی (نور) را مقرر فرموده است.

جواب: یک حکمت در شروع آیهٔ کریمه (۱۵:۵) این است: «بهنگامیکه تورات و انجیل برست آموزگارا معمولی ابل کتاب رسید، ایشان بهم از روی خیانت و بهم از روی جبالت حقائق و معارف کتاب آسمانی را پنهان نموند و یک حکمت آیهٔ مابعد (۱۶:۵) آیهٔ مذکوره این است: «خدافند تعالی بذیعهٔ نوروکتاب مبین کسانی راکه از بهشت بهم بالاتر خوشنودی (ضوان) اورا می طلبند بر راه بای سلامتی (شیعت، طیقت، حقیقت و معرفت) برایت می کند و به اون خود، ایشان را از تاریکی با بسوی روزی می آورد و به منزل مقصود صراط استیم می رساند و به اون «سلسلهٔ نور امامت» نخستین صنیف من است که از کحاظ اوبی بهرچه باشد، ولی برگتین سعادت نصیب این کتاب شد که در سال ۱۹۵۷ میلادی در خضورا قدیر حضرت لام زمان بروکه ولانا حاضرالم مرتخت امامت جلوه کرشده بودند و سلوات الله علیه و سلامه تقدیم کردید و از نظر نورانی خداوند مشرف گشت و آن بهمان سال مبارک بود که مولانا حاضرالم مرتخت امامت جلوه کرشده بودند و

من بانهایت شکرتی، حاجتمندی و عاجزی بر درِ مقدس نور خدا، آل صطفیٰ و جانشین علی تمرشی حاضر شده بودم ، مرادِ من بر آورده شد و مرا مالامال کردانید ، از پنهان داشتن سخن حق به سر جهی که باشدامکان دارد نقصان علمی دوستان و برادران شود ، لهذا با نهایت عاجزی عرض میکنم کرم م مجزات اصولی نورِ امامت را از عرصهٔ دراز مداماً مشاهده می نمایم و به عاجزی عرض میکنم کرم م مجزات اصولی نورِ امامت را از عرصهٔ دراز مداماً مشاهده می نمایم و به

همین سبب سعی میکنم که هربار در بارهٔ نور چیزی بنوسم.

بعضی برادران را خیال این است که تذکرهٔ اسرار روحانیت و نورِ امامت را برولا نباید نمود و تربان از خیزوایی ایشان! بیشک هر ببتدی را نباید تا زمانیکه از لحاظ علمی پخته نگردد و از حکمت قرآن آگاه نباشد ابراز اسرار نماید و آم برکسی عجائب و غرائب روحانی و عقلانی نور و قرآن و معجزاتِ علم و حکمت را مشاهده نموده خاموشی اختیار میکند و آیا چنیشخصی مانند قارون نخواهد بود که از باعث ندادن زکات مالی ملاک کردید ؟ زیرا زکات مالی مثال است و زکات علمی ممثول است که اگر کسی آن را پنهان بدارد ظالم خیلی برزگ بشمار میرود (۲۴۰:۲۸) و

چنانچه نورپس از سلسلهٔ انبیا، درسلسلهٔ انمه ادامه داشته است که مطابق به همین امر واقعی نام این کتاب «سلسلهٔ نورِ امامت» گذاشته شده است. با در نظر داشت اهمیت کتاب، دوستان عظیم این را به لسان انگلیسی نیز ترجمه نموده اند

دراین کتاب یک بخش آن مربوط بنام حدود دین نیز است زیرا ابواب حکمتِ تاویلی به کلید های جمین حدود مفتوح میکردد و قطع نظر از اجمیت حدود دین این بخش دیگراست که کیفیت شان الان چیست؟ آیا حضرت امام از روز پیدایش امام می شوند و یا اینکه از نردبان حدود دین بالارفته به مرتبهٔ خویش فائز میکردند؟ به هرحال حدود دین جم اهمام ایشان اصطلاحات [ دینی ] است.

از تورات و آنچه از رسول بما رسیده است، مدکور است: «انَّ لِلهِ مائه الف نبیِ و أربعة و عشرین ألف نبیِ من ولد أدم الى القالم ، یعنی یقیناً از زمانهٔ آدم تا به قائم (برای تمام وور)

ازجانب خداوند یک صدو بیست چهار مرزار پیغمبرآمده اند ۰ » (سرائر و اسرار النطقار ، ص ۲۰۰) .

تذکرهٔ سلسلهٔ طولانی این مهمه حضرات انبیا و فقط در سه لفظ قرآن کیم آمده است که آن الفاظ پر حکمت عبارتند از «نُورُ عَلی نُورُ » نور بالای نور (۲۵:۲۴) . یعنی نور بعد از یک شخصیت مشخصیت میکر دارد . چنانچه بعد از نور نبوت سلسلهٔ نورامامت جاری و ساری است و مهیچ قبی نیست که نور درآن نباشد .

[دبارهٔ نور] این یک مثال تاویلی است: اگر می خواهمید که نور را در مکرز وسرچشمه بنگرید، آفتاب را بنگرید، اگر می خواهمید که در نمایندهٔ واحد بنگرید، ماه را بنگرید، اگر می خواهمید که در مظاهر کثیر بنگرید، ستارگان را بنگرید و اگر می خواهمید که نور را در خانه آورده از نزدیک بنگرید و بشناسید، چراغ خانه را روش کنید، مراد از چراغ خانه نور معرفت است که در دل مؤمن است. این [نورمعرفت] هم چراغ است و هم آفتاب، همین سبب است که شبیه و تمثیل نور الهی از چراغ خانه داده شده است (۲۵:۲۴)،

در زبان تاویل، ظاهر را روز و باطن را شبگفته اند یعنی تنزیل روز است و تاویل شب بین نور نبوت آ قباب است، یعنی همان رقنی که برای ظاهر و تنزیل لازم است نور امامت مهماب است یعنی رقنی ای که آن برای باطن و تاویل ضرورست. اکنون اینجامی باید این نکته را نیز بیاد داشت که اگرچه تمام ستارگان هر یک به جای خود نمایندگان آ قباب اند، باید این نمها مهماب نمایندهٔ ریگانه است که بسبب نزدیک بودش به زین میتواند اهل زین را بطور کامل رقنی مهیا کند . حکمت تاویلی اش این است که ائمهٔ سکف (پیشین) علیهم السّلام از سبب مسافت زمان مانند ستارگان از رسائی بالاراند، آما امام زمان صلوات الله علیه و سلامه ، مانند

مهتاب نزدیکِ[الل زمین] است و رسیلهٔ واحد علم روحانی و حکمت تاویلی [برای ایشان] است.

طوریکه سأنس ظاهری (مادی) و تحقیق آن است، سأنس روحانی و تحقیق آن است، سأنس روحانی و تحقیق آن هم است. چنانچه به ضل و کرم خداوند، تحقیق این شده است که بر اکثر ستارگان این کائنات انسانانیکه بدرجهٔ انتها ترقی یافته اند، زندگی به سرمی برند ایشان دارای جسم گوبی (ASTRAL انسانانیکه بدرجهٔ انتها ترقی یافته اند، زندگی به سرمی برند ایشان دارای چندین نام است که عبارتند از: جسم مثالی، پیکرنورانی، جُنهٔ لباعیه و غیره به خداسوکند که سر چیزیکه مربوط به علم و معرفت است، در قرآن و روحانیت موجود است.

از اینکه «جشن خدمت علمی» فرا می رسد، لهذا به تمام همرایانم که بیحد عزیز هستند از صمیمیت قلب مبارک بادعرض میدارم و با نهایت عاجزی دعا میکنم که پروردگار عالم کوشش های علمی شما عزیزان را کامیابی عطا فرمایاد! و آن دانا و بینا از حجت بیکران خود خدمات بی لوث شما را برای همه مفید کرداناد! آمین!

> نصیرالدیّن نصیر ہونزائی دوشنبه ۲ ربیع الثانی ۱۴۱۴ھ /۲۰ سپتمبر ۱۹۹۳ء کراچی، پاکستان

حقیقت شکر

ادای شگرمعنوی نعمت های که منعم حقیقی مخصوص به انسان کرده است، تا حدّی از وسعت بشری ، آن وقت ممکن است که طریق شگر کراری شاکر مطابق مرضی او [ولی نعمت = منعم حقیقی] باشد ، ورنه ممکن است آن شگرمور دقبول منعم واقع نکردد ، زیرا شگر کراری دراصل بعد از عطای نعمت واجب میکردد ، چنانچه آیت مبارکه شامد [ایر جقیقت] است : «وَلَقَدُ الَیْنَالُقُهٰنَ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنَاللَّهُ مَان راحکمت دادیم [وبه او گفتیم] خلال منام شکرکن . » لهذا معنی شگر معلوم کردن غرض منعم از حقائق نعمت [اوست] و استعمال کردن آن نعمت مطابق مرضی او ، تفصیل شگرکزاری معنوی [ نعمت] این است:

در نتایج تبصرهٔ غائرانه بر وضعیت و باطنیت وغرض و غایت بر نعمت حصول علم حقائق الاشیانمودن و بر نعمت را مطابق مرضی عم حقیقی استعمال کردن و از قیاس و دلایل خوبی بای بسر نعمت اوصاف و کالات منعم حقیقی را دانستن و تلاش معرفت او کردن ، نعمت عطا کردهٔ او را احسان محض تصور کردن و در درجات آخری بر این احسان محض تصور کردن و در درجات آخری بر این یقین داشتن که صانع کیم به حکمت بالغهٔ خود جملهٔ لذات جسمانی و روحانی را به تربیب فضیلتِ لذّت در شتهٔ کائنات برای این سفته است که سر انسان دانا از خدای ذوالکرام شب و روز آن نعمت و آن لذّت [گل] را طلب کند که آن علاوه بر لذّات لا نانی و غیرفانی و لاانتهایی خود منحیث نعمت و آن لذّت و گر خدای بهم است و آن لذّت گل دیدار الهی است . نعمت شناسی و قدر کامت ضمن بهمد لذّات و گر خدای بهم است و آن لذّت کُل دیدار الهی است . نعمت شناسی و قدر و انی بخشی بخشر نعمت نام بر آن چیزی است که بطور جسمانی یا

روحانی موجب خوشی ، راحت و لدّت انسان گردد . آما در هر نعمت [این خاصیت] بالضرور یافته می شود که آن به لحاظ قدر و قیمت و لدّت ، از نعمت مادون خود بهتر و از مافوق خود کمتراست . مثلاً قیاس کنید برغذالهای نباتات ، حیوانات و انسان که غذای نباتات از خاک ، آب ، بهوا و اثرات آتشی است که در قدر و قیمت و لدّت ، از غذای حیوانات خیلی کم است . غذای حیوانات مطابق نوعیت شان است ، مثلاً از سبزه ، گیاه ، میوه ، وانه با ، گوشت وغیره . این غذای حیوانات از فعیت شان است ، مثلاً از سبزه ، گیاه ، میوه ، وانه با ، گوشت و غیره . این غذای حیوانات از لحاظ قدر و قیمت و لدّت از غذای نباتات به دجه با بهتراست ، ولی از غذای انسان به دجه با کمتر است . نیز حیوان از سبب فوقیت روح حیوانی در نباتات و غذای شان بهم تصرف می کند ، بین لحاظ حیوان را پادشاه نباتات بهم گویند . زیرا بعضی جانوران از عناصر نیز غذا حاصل می کند ، ولی اکثر حیوانات از نباتات پروش می یاید .

بهمینگونه غذای انسان در قدر و قیمت و دائقه و منفعت نسبت به غذای حیوان به دجه با بهتراست و از غذای جلالی فرشگان بدجه با برتر و خسیس تراست و انسان بلاشبه برحیوانات، نباتات، جمادات و سایر اشیاد این دنیا پادشاه است، زیرا هر چیزگه از حیوانات و نباتات منفعت بخش باشد آن راغذای خوش می سازد و آما برای طلبگاران روحانیت ایر سیخن قابل دکراست که جمله اقسام غذا بای انسانی موجوده را با وجود تمام خوبی با، حقیقهٔ غذا بای حیوان گویند و یک لیل این قول این است که سوال غذا در حدروح پیدا می شود ، و روح دارای سفیم است و یعنی روح این قول این است که سوال غذا در حدروح چیوانست که آن در جمله اقسام حیوانات است که ذکر بیان نباتات شده است . قسم دوم روح حیوانیست که آن در جمله اقسام حیوانات است که ذکر غذای آن در بیان نباتات شده است . قسم دوم روح حیوانیست که آن در جمله اقسام حیوانات است که ذکر بیان در بیان حیوانات شده است . قسم سوم را نفس ناطقه یا روح انسانی گویند ، لیکن غذای آن در بیان حیوانات شده است . قسم سوم را نفس ناطقه یا روح انسانی گویند ، لیکن غذای آن در بیان حیوانات شده است . قسم سوم را نفس ناطقه یا روح انسانی گویند ، لیکن

زاد المسافرین از حکیم پرناصر خسرو صفحه ۲۱۲ – ۲۱۳ چاپ کاویانی)

چون در ترکیب ظاہری روح ، روح نامیه پایین تین است، در ہر نبات تنها یک

روح است، در ہر حیوان علاوہ بر روح خود یعنی روح حیوانی ، روح نامیه نیز است و در ہر

انسان علاوہ بر روح خود یعنی روح ناطقه دو روح مادونان خود (حیوان و نبات) نیز است

یعنی در انسان سه، در حیوان دو و در نبات یک روح است.

روح یاک انبیاء واولیاء یعنی روح القدس بالاتر از و مزید بر روح انسانی است. (ملاحظه شود کتاب

اکنون سخی متعلق به غذای روح ناطقه این است که در غذای مخصوص او که درآن حیوان شریک نمیتواند شد، نطق، تمیز، علم و حکمت، معرفت وغیره است، یعنی حد فاصل غذای نبات، حیوان وانسان به جانب بالااست. چنانچه حد [فاصل] غذایی نبات همان قدر است که بتواند که غذای خود را طبعاً [از جمادات] حاصل کند . و حد فاصل غذای اصلی هر یک از حیوانات همان است که طبعاً می تواند خورد ، زیرا که حد فاصل غذای بالائی حیوانات تا آنجا است که به اشتهای خود بتواند خورد . پس درست شد که انسان همیشه بریک مرکب حیوانی سوار است که قبل از مرک پیاده شدن از آن سخت دشوار است. کهدا انسان هر قدر غدا های پر لدّت تناول می کند، آن ہمہ حصهٔ این مرکب حیوانی است که نام اش نفس حیوانی استِ. آما غذای اصلی خود انسان آن است که روح ناطقه و عقل از آن قوت می یاید . طوریکه حضرت حکیم پر ناصر خسرو « قدس الله روحه ، » در بارهٔ این میفراید : چیزی کهشوران و ددان با توشریک اند

منّت ننهد با تو بدلن ایزد داور

نعمت نبود آنيه ستوران بخورندش

نی ملک بُودَ آنچه برست آردش قیصر از برای معلومات مزید در بارهٔ نعمت انسانی و حقیقت شکر براین آیت قرآن کیم به وقت تمام غور فرمائید: «مایف علُ الله معلومات مزید و بارهٔ نعمت انسانی و حقیقت شکر براین آیت قرآن کلید و قت تمام غور فرمائید: «مایف علُ الله می نیور نیان بیاورید و خلا قدردان و دانا است ، «چه کار کند خلا به عذاب شما اگر شگر کراری کنید و ایمان بیاورید و خلا قدردان و دانا است ، « (۱۴۷:۴)

لَّا معنی این آیت در لوح التّاویل چنین است: خدا کارنمی کند بر (بدریعهٔ) عذاب (ریاضت) شما، اگر شمانعمت بشناسید و یقین حاصل نمایید. خداشکر کننده و آموزندهٔ علم است. یعنی اگر ما بطور حقیقی شگر ادا نمایتم و کا کان حقه ایمان بیآویم [در آنصورت] خدا فعل خود را بدریعهٔ عذاب ما نکند، بلکه عل او در راحت ما برما واقع خوامد شد که در هر دو حالت فعل خدا فقط از برای عروج روحانی ماست. چنانچه از روی تاویل، همین معنی به دلایل بسیار بهتر است، زیرا کر ما این عذاب راعذاب لبدی آخرت تصورنماییم ، در آنصورت خدا ما را پس از آگاه ساختن عذاب، بسوی صفات قدر دانی وعلم پروری خوش متوجه نمی فرمود ، زیراکه یکی از حکمت ہای قرآن کیم این است کمعنی آیت مطابق اسماء والفاظ که درآخر ہر آیت است استنباط می شود و چرا چنین نباشد زیرا قر آن کلام حکمت نظام احکم الحاکمین است. دریک مثال جزوی هم یک انسانی که شعور معمولی دارد پس از دادن تکلیف به انسانی دیگر، صفت یا فعل خود را با الفاظ مناسب اظهار میکند . مثلاً میگوید : «در این مهیچ تقصیری از من نیست ، تقصیراز خود اوست» و یا میگوید: «چشیدی سزای خود را !» در این باره همین یک لیل کافی است.

لَّا دین بیان که متعلق به حقیقت شکراست، ایر سنجن باقی است که بطوریکه من در هرموقع، اہمیت علم وحقیقت بِآشکارنمودہ ام، ہمینطور در اخیر این بیان نیز بتوفیق خداوند علوم وحقایق، این سخن را با دلائل محکم خواهم نمود که خدا انسان را در دنیا بغرض علم آفریده است و همین غرض و غایت اوست. پس خدای تعالیٰ با قدرت کاملهٔ خویش علم را بشکل نعمت ہای گوناکون جسمانی وروحانی بوجود آورده است نیز علم را کنجانیده است در تمام این اقوال واعمال کهانسان برای آنها مامور شده است. الغرض مهیج شی ای نیست که در آن علم نباشد، چنانچه خدای عربول حكاية از ابراميم ميفرايد: «وسع رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا طَافَلَا تَتَذَكَّرُ وْنَ» (١٠٠٤) یعنی «پروردگار من کنجانیده است هر چیز را دعلم، آیا نمی اندشید؟» در این باره یک حقیقت دیگری را در پیش نگاه شما می گذارم که به توسط آن نه تنها این یک مسئله را بلكه ويكر مسائل بسيار نيز ميتوانند حل شد · چنانچة آج قيقت اين است كه خدای فيم و حکيم یک خوبی مخصوص مر پیغمبری را که در قرآن مکیم مذکوراست در کتاب خود ظامر کرده است. يعني آدم ً را با خطاب خليفه، مسجود ملائك وصفى بنواخت. حضرت نوح را بنام شكور ياد فرمود . توحید پرستی حضرت ابرامیم را ستود . حضرت موسی را کلیم الله گفت . حضرت عیسی را روح خویش قرار داد . حضرت یوسف را صدیق گفت . در حضرت ایوب ٔ حد صبر را نشان داد . حضرت داوُدُ را خلافت عطانمود ومملكت حضرت سليمان را ياد فرمود به همين ترتيب بودن یک صفت مخصوص در هر پیغمبری ذکر فرمود در اخیر همهبشارت بردن ، سردار انبیاً حضرت محمد صطفى لا درشب معراج بخلوت گاه خاص خيش به اُمت محمديٌّ داد · اَمَنَّا و صَدَّقْنَا ، اين همه حقیقت است و داین گنجائش همپچشکی نیست. ولی شما را نباید همپچ وقت این خیال کردن که

چیزی که به یک پیغمبری داده شد، آن چیز به آن پیغمبرتمام شد و پیغمبران دیگر از آن محروم داشته شدند، این چنین هرگز نمیتوان شد، بلکه حکیم مطلق در پس پردهٔ این خاصیتهای پیغمبران، حکمت عظیمی را پوشیده داشته است و آن اینکه تمام پیغمبران بنابر خصوصیات خود، حیثیت عنوانات یک کتاب مقدس خداوندی را دارند تا مجویندگان حقیقت را سهولت باشد. بر بناه جمین قانون الہی [ الآن می کوشیم که] مزید حقیقت شکر را از تواریخ حضرت نوح معلوم کنیم به چنانچه خدای جلیل و جبار [دبارهٔ حضرت نوح] می فرماید: «دُریّهٔ مَنْ حَمَلُنَامَع نُوحِ طَلِق کان عَبْداً شَکُورًا» (۲۰۱۷)، «ای نسل کسانی که [ شما را] با نوح بر دامیم، او بندهٔ خیلی سپاس گراربود بیعنی او خیلی نعمت های روحانی داشت و او حقیقت تمام آن بعمت های روحانی داشت و او حقیقت تمام آن بعمت های می دانست .»

دین آیت معنی «کان» هم «بود» است و هم «است» و معنی «نوح» بدون نوین بهمان حضرت نوځ است که قبلاً گذشته است و نوځ با نیوین هر آن شخصیکه درتمام وجوه ما نند حضرت نوځ باشد که قبلاً گذشته است. اکنون حقیقت کشتی را گوش کنید، چنا نکه خوای جل جلاله می فرماید: «واصنع الفُلْکَ بِاعْیُدِنَا و وَحْیِنَا» (۲۷:۱۱)، یعنی «بساز کشتی را بزیعهٔ مشاهدات و وجی ما « یعنی از معلومات عالم آفاق و عالم انفس سفینهٔ نجات را آماده ساز! پس آن شتی بجزعلم از چیزی ویکری ساخته نبود و آکر کسی بپرسد کشتی نوځ تا همنوز در عجائب خانهٔ آن شتی بجزعلم از چیزی ویکری ساخته نبود و آکر کسی بپرسد کشتی نوځ تا همنوز در عجائب خانهٔ حکومت فلان موجود است ، حواب من این باشد که درست است ، ولی در این آیت منظور از کشتی فقط کشتی علم است ، سپس خداوند میفرماید: «قُلْنَا احْمِلُ فِیْهَا مِن کُلِّ زَوْجَیْنِ انْنَیْنِ وَ کَشْتَی فقط کشتی علم است ، سپس خداوند میفرماید: «قُلْنَا احْمِلُ فِیْهَا مِن کُلِّ زَوْجَیْنِ انْنَیْنِ وَ کَشْتَی فقط کشتی علم است ، سپس خداوند میفرماید: «قُلْنَا احْمِلُ فِیْهَا مِن کُلِّ زَوْجَیْنِ انْنَیْنِ وَ کَشْتَی فقط کشتی علم است ، سپس خداوند میفرماید: «قُلْنَا احْمِلُ فِیْهَا مِن کُلِّ زَوْجَیْنِ انْنَیْنِ وَ کَشْتَی فقط کشتی علم است ، سپس خدانه آلشیاء ] دوجفت در آن برگیر و خاندان خود را « اهنگانی (۴۰:۱۱) ، ترجمه: « گفتیم از کُل [اشیاء] دوجفت در آن برگیر و خاندان خود را « )

یعنی چور حضرت نوخ تمام اشیای عالم را از نظر حکمت دید و در هر چیز حکمت مای لاانتهای صانع حکیم را موجود یافت و در تمام اشیار حسب ترکیب لیل وجود روح ثابت کردید، نیز این هم تحقیق شد که در نوانیت عالم روحانی این همه اشیاء چقدر نعمت بای باعث لدّت میتوانند شد، حضرت نوح به حكم غنى مطلق از ينج حدود يعنى حِدّ وحدت حدود (امركُلّ)، حدِّ عدل (عقل كُلّ)، حدِّ تركيبُ (نفس كُلّ)، حدِّ تاليف (خود كه بعداز اين واقعه به مرّبهُ ناطق فائز گردید) و حدِّ تاویل (اساس) که در امام زمان بود، یک یک جفت روحانی را حاصل کرد و درسفینهٔ علم کنجانید . سپس تمام چیزهای عقل ونفس جفت گردیدند یعنی که تمام چیزهای عقل که «نر» وتمام چیزبای نفس که «ماده» بودند به تهمین مناسبت آنها تهمه با هم جفت گردیدند که آنها را «زَوْجَینی» گویند بهمینگونه چرنای زینهٔ ناطق با چیزبای مادینهٔ اساس باهم جفت گردیده « اِنْنَیْن » گفته شدند و ارواحی که با امر پیوسته بودند [باهم] یک چیز ، کشتند، یعنی وجود شان یک شد. همین است حقیقت شکر که *حضرت نو*ځ بجا آورد.

# وصيت رسول خدا

آخرین وسیّت حضرت محمد صطفی صلی الله علیه واله وسلم این بود: « إنّی تَارِك فِیهُ مُر اللّهٔ علیه واله وسلم این بود: « إنّی تَارِك فِیهُ مُر اللّهٔ وَعِنْرَ قِی اللّهٔ وَعِنْرَ اللّهٔ وَعِنْرَ قِی اللّهٔ وَعِنْرُ مِی شود و سول جمیشه حکمت خیر می شود .

تحکمت اول این حدیث: از میان این دو چیز یک کتابی است که بدرجهٔ غایت مشکل است و دوم شخصی است که هر مشکل را به نهایت تمام آسان میکند. پس هرگاه [از جانب خداو پیغمبر] بامشکل، مشکل آسان هم مقرر شده است، باید بدانیم که چارهٔ مشکل تنها مشکل شا میتواند کرد یعنی [فقط] امام ومه دار تاویل قرآن است.

حكمت دوم: در ربط الفاظ اين حديث، نخست كتاب است وسپس امام ذكر شده است. اشارهٔ ربط الفاظ اين است كه نخست شما قرآن را خود بخوانيداز تنزيل آن، سپس تاويل آن را از امام زمانُ خواهيد يافت.

حکمت سوم: رسول و قرآن و قام هر دو را چیزهای سنگین میگوید و قا فاهراً دیده میشود که قرآن شریف این قدر سبک است که یک کودک کوچک نیز میتواند آن را بردارد و قام نیز به طور جسمانی اوسطاً همان وزن دارد که سایر انسانان دارند و بعنی که ظاهراً وزن قام میرز از انسانان دیگر سنگین بودن » برمیج یک از میرز از انسانان دیگر سنگین تر نیست و دراین صورت قول «سنگین بودن » برمیج یک از هر دو نمیتوان صادق آید و اندران حال ما عقل جزوی نادان بیچارهٔ خویش را در حضور امام زمان میفر تیمی تا در آنجا سنگینی او را بهر صورتی کهمکن باشد تجربه کرده بر کردد ولی آن عقل خام میفرتیم تا در آنجا سنگینی او را بهر صورتی کهمکن باشد تجربه کرده بر کردد ولی آن عقل خام

و ناتمام ناکام برمیگردد و زیرا در اینجامنطور از «سنگینی» چیزی دیگر نیست بجز اینکه عقل انسانی بدات خود تاویل قرآن را حاصل نمی تواند کرد و نمی تواند که شناخت امام زمان را حاصل کند پس در لفظ « ثقکین این حدیث فیصله همین است .

ُ حكمت چهارم: ازمباحث لفظ « ثقَلَيْن » معلوم شد كه قر آن شریف و لهام زمانً هر دو دارای دو حیثیت اند که یکی حیثیت ظاهری است و دیگری حیثیت باطنی. نیز این هم دلیلاً ثابت گردید، که در ابتداء عقل انسانی به باطنیت هردونمیتواندرسید. لهذا ما را باید که<sup>ٔ</sup> مطابق حكم رمول نخست قرآن شریف و امام زمانً را بطور ظاهر بپدیرم یعنی بطور کلی [حسب فرمودهٔ قرآن عمل كنيم] واطاعت امام زمانُ بجا آيم. أكريك شخص داناي حقيقت پسند بر این حدیث تبصره نماید بتواند اندکی اندازه کند قدرت بی انتهای لهام زمانٔ را که او علاوه بر رسبری جسماني وروحاني ميليونها انسان ازجمله حقايق واسرار كلام حكمت نظام خداوند ستبوح وقدوس آگاه و باخبراست. این سخن هم قابل ذکراست، که رسول یک قرآن شریف و امام زمانٔ را به تناسب چهرچیز به یک وقت و یک لفظ سنگین گفته است. [جواب این سوال این است که] قوت و سکینی هر دو روحانی بود [و تناسب روحانی با روحانی کرده است]، زیرا که تناسب روحانی با روحانی می شود · لهذا [روحانی را] سنگین تر از زمین و آسمان گفتن هم درست نيست زيرا آنها را نيز روح برداشته است. چنانچه خداوند كريم ميفروليد: «قُل لِبِّنِ اجتَمَعَتِ الإِنسُ وَالجِنُّ عَلَى اَ تُوا بِمِثلِ هذَا القُرانِ لَا تأتُونَ بِمِثلِهِ وَلَوَكَانَ بَعضُهُ م لِبَعضٍ ظَهِيرًا» (۸۸:۱۷)، ترجمه: « گبگواکر جن وانس کرد هم آیند که مانند قرآن آورند نخواهد توانست بیارند، ہر چند که یکیکر را پشتیبان باشند،» پس معلوم شدکه ناواحقیقی قر آن کیم را نه جن

میدانند و نهانس، پس بهمین تناسب[عقل یعنی دانستن باویل] است که بنسبت آن [پیغمبر] قرآن وعلیٔ هر زمان راسکین گفته است. پس این جا این فیصله شد که بهیج فردی از جن و انس حقیقت کلی قرآن را نمیداند. پس اگر شخصی باشد که خاری تعالیٰ شهادت بده که او عاِکم القرآن است، او دلیلاً نه از جن است و نه از انس، وچون او نه از جن است و نه از انس، مهمین لول محکم است دربارهٔ او که او فرشهٔ جمالی بهم نیست، بلکه فرشهٔ جلالی است، خدامیفرلید: «قُلُ کُفی بِاللهِ علی است، خدامیفرلید: «قُلُ کُفی بِاللهِ شَهِیدًا اَیْنِی وَ اَیْنَکُمْ وَمَنْ عِنْدَهٔ عِلْمُ الْکِنْبِ (۲۲:۱۳) ترجمه: « بگوبس است خدا کواه میان شَهِیدًا اَیْنِی وَ اَیْنَکُمْ وَمَنْ عِنْدَهٔ عِلْمُ لَاکِ است. » آن فرشته ام زمان است که باقتضای من و شما و بس است کسیکه نزد اوعلم کتاب است. » آن فرشته ام زمان است که باقتضای زمانه برای تابعین خود آن طریق اعمال مقررمیکند که بعینه مطابق حکمت عمیق قرآن باشد تا ایشان بطور کلی قریب تاویل باشند.

## اصلُ الاصُول

اللهُم يَامُولانا ياعلى مدد!

از جویندگان جقیقت اسماعیلیت مخفی مباوکه اصل الاصُول این مزبب مقدس «امرکیّل» یعنی کلمهٔ باری سبحانه است بهمچون امرکن ، کاف ونون ، وحدت ، مُبدَع ، بهشت حقیقی ، معاد و غیره باری سبحانه از بهمین کلمهٔ واحدهٔ «امرکیّل» بیوسته کلی وحدت ، مُبدَع ، بهشت حقیقی ، معاد و غیره باری سبحانه از بهمین کلمهٔ واحدهٔ «امرکیّل» بمثل عقل کُل را موجود کرد که بهماندم باکلمهٔ «گن» پیوسته یک شد ، یکی از معانی «امرکیّل» محکم یعنی فرمان است . لهذا هرچند که برای عالم امر تنها یک کلمهٔ فرمان کافی بود ، آما برای عالم خلق بوجه وقوع وائمی ضرورت امر ، فرمان امام زمان مظهر «امرکیّل» شد . عمل گاه روحانی «امرکیّل» ارادهٔ انسانی است .

#### اصُول دين

اصول دین چهاراست که عبارتند از عقل کُل ، نفس کُل ، ناطق و اساس از میان اینها دو اصل و کمر ناطق و اساس میان اینها دو اصل و عقل کُل و نفس کُل روحانی اند و دو اصل و کمر ناطق و اساس میمانی . معنی اصول بیخ های درخت است یعنی درخت دین ، که ذکر آن خود الله تعالی میفراید: «اَلَدُ تَرَکَیْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً کَلِمَةً طَیِبَةً کَشَجَرةً طِیبَةٍ اَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِی السَّماَء اللهٔ تُورِین اللهٔ مُثَلاً کَلِمَةً طَیبَةً کَشَجَرةً طِیبَةً اَصْلُها ثَابِتُ وَفَرْعُها فِی السَّماَء اللهٔ تُورِین اللهٔ مَثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ مَ يَتَذَكَّرُونَ » السَّماء الله الله اللهٔ مَثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ مَ يَتَذَكَّرُونَ » (۱۲ : ۲۲ – ۲۵)

الله تعالیٰ جهت تعلیم حقیقت شناسان به رسول مجبوب خود حضرت محمد مخاطب گردیده میفرهاید: «ای مجمد! آیا ندیدی که الله تعالیٰ مثال یک کلمهٔ پاک را چگونه بیان فرموده است . میوه (آن کلمه) مانندیک دخت پاکیزه است که بیخاش استوار و شاخ اش درآسمان است . میوه میدمهد در سرفصل به مکم پروردگار خوش و الله برای مردمان مثالها بیان می کند تا ایشان ذکر علمی نمایند . » پس معلوم شد که در این آیهٔ شریفه ذکر دو چیز پاک شده است که در نفع رسانی و سرصفت مانند یکیراست . یعنی سرآن صفتی که در این دخت موجود است بهمان صفت در کلمهٔ پاک نیز موجود است بهمان صفت به دخت پاک زده است و برای عاقلان واضح نموده است که طوریکه درخت پاک در سروقت و به رفصل میوه میدمه ، تهمینگونه کلمهٔ پاک نیز منفعت عرفانی می بخشد . اکنون اندکی غور نموده بین در مید در استوار ایستاده بیای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای چنین دختی وجود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای چنین دختی وجود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای چنین دختی وجود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای چنین دختی وجود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای چنین دختی وجود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای خود دارد که از ازل بریخ بای خود استوار ایستاده بایخ در مید که آیا در و نیا جای خود دارد که از از این مید که آیا در و نیا جای خود دارد که از از در و که در این که در میشور که در این که در میگور نمود دارد که در این که در میده که در این که در که در این که در که در این که در که در که در این که در که در

می ماند و تا ابد هرگز نمی افتد؛ و شاخ بایش به آسمان پیوسته است؛ که در پخته شدن میوه اش به بهیچ وقت و متوم حاجت ندارد؛ بل در هر سال ، هر ماه ، هر روز ، هر ساعت ، هر دقیقه و هر ثانیه میوهٔ پخته آماده می باشد ، نیز بهیچگاه میوه اش ختم نمی شود . شما هر گز نخواهید توانست پاسخ داد که در فلان جای این دنیا چنین دختی وجود دارد . باید دانست که در دنیا چنین دختی وجود ندارد ، بل این فقط مثالی است ، خود الله تعالی نیز میفرماید که این مثالی است برای فهمانیدن مردم ، پس ممثول اش این است که این کلمهٔ باک ، کلمهٔ باری سبحانهٔ است که در شرخ فرنبوت و امامت است یعنی دخت دین دکرش اختصالاً شده است ، و این دخت ، شجرهٔ نبوت و امامت است یعنی دخت دین که اصول چهارگانه آن مذکور شد . اکنون دکر شاخ با [یا فروع] همین دخت را بشنوید .

#### فروع دین

فروع دین شش است: ۱) جدّ، ۲) فتح، ۳) خیال، ۴) امام، ۵) حجّت، ۶)

واعي.

ازین فروع سه فرع: جدّ، فتح و خیال روحانی اند، و سه فرع: امام، حجّت و داعی جسمانی اند. جدّ، فتح و خیال [بالترتیب] نامهای اسرافیل، میکائیل وجبرائیل است. مراو از حجّت، حجّتِ اعظم یا باب است از حجّنان بیست و مشت گانه یا جمان فرزند امام که لاحق نور باشد، و مراو از داعی، از میان سه صد و شصت داعی جمان داعی است که لاحق حجّت اعظم باشد.

# تشريح اصُولِ دين

اصل اول عقل کُل : نامهای مختلف عقل کُل : آدم قیقی ، علّت اولی ، عرش الهی ، قلم ، اول ، خرینهٔ الهی ، ملک خدا ، مجوهر الجواهر ، عال ، حمد و غیرو ، الهی ، ملک خدا ، مجوهر الجواهر ، عال ، حمد و غیرو ، عقل کُل از این جهت گویند که این سرچشمهٔ عقل وعلم است و تمام عُقول و عُلوم تحت اوست و چیزی نیست که آن را او نتواند دانست و بیرون از و

مهیچ علمی نیست واو برتمام اشیار محیط آست.

آدم همیقی: ازین جهت گویند که او عالم علم الاسماء و مسجود تمام فرشگان است. علتِ اولی: ازین جهت گویند که او نخست از همه بوجود آمد و از او موجودات دیگر یعنی نفس کُل و به توسط او همهٔ موجودات [ دیگر] بوجود آمد.

عرش الهی: ازین جهت گویند که بهیچ موجودی اشرف وافضل تر ازاو نیست که قابل شدن تخت الهی باشد . همین سبب است که او مستقر و تخت الهمی است.

عرب المراق على المراق الله المراق الله المراق المراق الله المراق ا

ُ خزینهٔ الہی: ازین جہت گویند که در او ہمه اشیار موجود است. [خدای تعالیٰ میفرماید]:«اَو یُلقی اِلَیْهِ کَنْزُ» (۸:۲۵) ترجمه:«یا چِرا کنجی بسوی او افکنده نشد» یعنی او

چرا تایید از عقل کُل نمی یاید؟

مُلكِ خلا: یعنی پادشاہی اللہ تعالیٰ ازین جہت گویند کہ در مُلکِ خلا ہمیج تفاوتی یافتہ نمی شود · [چنانچہ خلای تعالیٰ میفرماید] : «ما تَرْی فِی خَلْقِ الرَّهُمْنِ مِنْ تَـفُوْت » (۲:۶۷) «پس در خقلت حمان ہمیج تفاوتی نیست · »

مجوهرالجواهر: ازین جهت گویند که اوست که جواهر عُلوی و سُفلی را جوهرساخت. عال: ازین جهت گویند که او بانی علت یعنی سازندهٔ علت است. حمد: ازین جهت گویند که اوست که بتوسط او تمحید، تعریف و ستایش الله تعالیٰ می

**شود** .

اصل دوم نفس کُلّ : نفس کُل جمان فرشته است که او مخرج و مرجع تمام نفوس وارواح است.

حوای معنی: ازین جهت گویند که او جفت عقل کُل است.

کرسی: ازین جهت گویند که [خلاتعالی میفراید]: «وَسِع کُرْسِیَّهُ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضَ» (۲۵۵:۲)، ترجمه: « کرسی او آسمانها و زین را اندر خود کنجانیده است. » یعنی او آسمانها و زین را در وسعت خود کنجانیده است.

لوح محفوظ: ازین جهت گویند که نقوش صنعت که از قلم عقل نوشته شده است درنفس کل جمیشه محفوظ است. [چنانچه خلامی فرماید]: « بَلْ هُوَ قُرَانٌ عَجِیدٌ لا فِی لَوْحِ مَعَفُوظٍ » (۸۵: کل جمیشه محفوظ است. [چنانچه خلامی فرماید]: « بَلْ هُوَ قُرانٌ عَجِیدُ لا فِی لَوْحِ مَعَفُوظٍ » یعنی نفس کُل است که او دارای ۲۲-۲۲)، ترجمه: « بلکه آن قرآن مجید است در لوجی محفوظ » یعنی نفس کُل است که او دارای

حیثیت تحدیٔ حفاظتی هر چیز است.

نفس واحده: اورانفس واحده بهم كويند يعني يكنفس يا يك كنندهٔ تمام نفوس. [بهین طور] نفس کُل نام های بسیار دیگری نیز دارد ولی اینجا این قدرتشریح کفایت است. ا صل سوم ناطق: در هر دَورِ [ بُرزک] شش هزار سالهش ناطق می شوند · نام مای ناطقان این دَور از این قرار است: حضرت آدم ، حضرت نوح ، حضرت ابرامیم ، حضرت موليً، حضرت عيسيً وناطق آخرير جضرت محمدُ است. معنى لغوى ناطقٌ كوينده است ودراصطلاح دین ناطق آن نبی مرل را گویند که از جانب الله تعالیٰ بر وی کتابی نازل شده است و بحکم الله تعالیٰ مطابق ہمان کتاب بزیعہ ٔ شریعتِ نُو خود ، مردمان را بسوی خدا دعوت نمودہ است. اللہ تعالىٰ در بارهٔ ناطق محبوب خود ميفرولد: «وَمَا يَنْطِقُ عَن الْهَوْي طِ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ یُوخی» (۵۳: ۲-۴) ترجمه: «اواز خواهمش نفسنحن نمی گوید ، گفتار او چیزی جز وحی نیست كه به او نازل مى شود » نيز الله تعالى در جاى ديكر ميفرمايد: «وَ لَدَيْنَا كِتَبُ يَنْطِقُ بِالْحَقِّ» (۲:۲۳ء)، یعنی «و نزو ما چنین کتابی ہم است که بدون خواندر کسی خود به راستی سخن میکوید» چنین کتاب ناطق یعنی کتابی کهخود به راستی سخن گوید حضرت محمد صطفیٰ است صلی

اصل جهارم اساس: اساس بنیاد را گویند و دراصطلاح دین حضرت مولانا تمضی علی و آله علی را گویند ، زیرا امامت [ که قبلاً مشوربود] ازایشان آشکاراگردید ، رسول الله صلی علیه و آله سلی را به ولاعلی فرمود : « گنت مَعَ الْآنبِیآءِ سِراً قَ مَعِیَ جَهْراً » یعنی ای علی تو باتمام انبیا پوشیده و مود : « گنت مَعَ الْآنبِیآءِ سِراً قَ مَعِیَ جَهْراً » یعنی ای علی تو باتمام انبیا پوشیده

بودی و بامن آشکار شدی . مولاناعلیٔ همراه همه پیغمبران بود ، ولی عوام الناس او را نمی شناختند لّا در زمان آنحضرتٔ آشکاراگردید .

اساس راصدیّق نیز کویند و معنی صدیّق ، تصدیق کننده است زیرا حضرت مولانا علی به تأويل خود تصديق تنزيل حضرت محمدٌ مي كرد · چنانچي آنحضرتُ دين باره فرمود : « يَا عَلِيُّ أَنْتَ مِنِيَّ بِمَنْزَكَةِ هَارُوْنَ مِنْ مُّوسِٰی، ای علی! شما برای من چنین مستید که ہارون برای مولی بود» و الله تعالٰى حكايَّة از موى ميفرايد: «وَ اخِيْ هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِيْ لِسَانًا فَارْسِلْهُ مَعِيَ رِدًا يُصَدِّقُنِي زِ اِلِّنِي َ اَخَافُ اَنْ يُكَذِّبُونِ » (٣٤:٢٨) يعني موسى گفت: «برادم ہارون از من خوش بیان تراست، پس او را برای کام من بفرست تا مرا تصدیق نماید زیرا من خوف دارم که ایشان یعنی فرعون و قوم اش مرا تکدینب خوا ههند کرد ۰ » پس از قول امله تعالٰی و رسول اش ثابت کردید كمولانا على از هركحاظ مددكار وتصديق كنندهٔ تنزيل وشريعت آنحضرتُ بود ، وتصديق شريعت و تنزيل فقط از تاويل ميتوان شد · چنانچه رسول خلا فرمود : « إِنَّ مِنكُمْ مَّنْ يُقَاتِلُ بَعْدِي عَلَى التَّاوِيْلِ كَا قَالَتُ عَلَى التَّنْزِيْلِ فَسُئِلَ النَّبَيُّ مَنْ هُوَفَقَالَ خَاصِفُ النَّعْلِ يَعْنِيُ أَمِيرُ الْمُومِنِيْنَ» • یعنی آنحضرت صحابهٔ کرام را مخاطب شده فرمود: « درمیان شماکسی است که بعداز من برتاویل جنگ کند چنا نکهن برنزیل جنگ کردم ·» سپس صحابه از آنحضرتٔ پرسیدند: « آن كيست؟» آنحضرتُ فرمود: « كسى كه كفش ما لا درستِ ميكند يعنى اميرالموئين. » يعنى مهيج عاقلي ازاير جقيقت انكار نخوامد كردكه تصديق چيزي [برائ كسي] درحقيقت آن وقت ميتواند شد كه اصليت اش كاملاً معلوم شود · چنانجي الله تعالى دين باره ميفروايد : « وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَمَا أَيْنَهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِيْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرِ» (۴۵:۳۴) تَجِمه: «و کسانیکه پیش از آنان بودند پیغمبران را تکدیب کردند وایشان به ده یک آنچه به ایشان داده بودیم نرسیدند ، یعنی "کتاب" و بدین سبب پیغمبران مرا تکدیب کردند ؛ پس چگونه بود ناشناسی ( نکیر ) [ایشان] · «نکیر » بروزن « فعیل » است به عنی ناکر که ضد عارف است به عنی ناشناس .

مفهوم مختصر این آیت این است که ایشان ظاهراً کتاب آسمانی را می خواندند آما نسبت جقیقت یا تأویل کتاب رسائی ایشان این قدر هم نبود که به ده یک آن (یعنی تأویل) رسند . پس همین نارسائی ایشار جقیقناً [باعث] تکدیب پیغمران خود کردید .

به هرحال برای تأویل اقوال خدا و رسول او ، اساس پیغمبر مولانا تمرضی علی بودند ؛ و همیشه بهلباس دیگر واسم دیگر در دنیا حاضراند؛ هر چه ایشان می فرمایند وهرچه ایشان می کنند همان تأویل است، زیرا همین قرآن مجید با خصوصیت روحانی در ذات والا صفات امام زمانً بهمواره موجود است. چنائي قول رسول است: « أَنْقُر أَنْ مَعَ عَلِيّ وَعَلِيّ مَعَ الْقُر أَنِ » تَجِمه: « قرآن باعلیٔ است و علی با قرآن است. » ولی مطلب این چنین نیست که ولاناعلیٔ هروقت قرآن شریف را باخود گرفته می کردند، بلکه اصلیت آن بطرح دیگرست از مثال این حدیث می توانید به قريب آن مطلب رسيد ، أنحضرت فرموده است: « أَنَا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَعَلِيٌّ بَابُهَا» ترجمه: «من شهر علم مستم على دروازهٔ آن است · » اگرمولاعلیُّ واقعاً باب نبیُّ است [بطوریکه پیغمبر می فرماید] در مولانا علی نه فقط تمام آن علوم است که نبی می دانست بلکه خود نبی هم است که شهر در درون دروازه است و بدون دروازه میچ کس نمیتواند در شهر داخل شود . نیز مقصود از ساختن دروازهٔ شهر این است که هر کسی باختیارخود نتواند داخلِ آن شد . در این صورت من میخواهم بگویم که

قصیلی نظبوط گهرداگردشهراست آن ہم تمضی علی است. یعنی آن ہمہ حقایق ومعارف کہ رسول خدا داشت، در ذات شریف مولاعلی موجود است زیرارسول از جملهٔ فراموش کاران نبود و جمله قرآن مجید در قلب مبارک شان موجود بود · چنانچه خدای تعالی می فرماید : «سَنُقْرِ ثُلِكَ فَلَا تَنْسی» (۶:۸۷) یعنی «ما قر آن مجید را برتومیخوانیم و تو *مرکز* آن را فراموش نخواهی کرد ۰ » پس چون نورمحمدٌ در نورعلیٔ است و نورعلیٔ در امام زمانٔ است، یقیناً قر آن مجید نیز بالضرور درآن نور است؛ فهميد رجقيقت اين مثال [شهر] درحق پيغمبر إنىكونه بهتراست بنسبت اينكسي اين شهر را که معمور ازعلوم و حقائق است ویران تصور کند و نیز این بخاطر اینکه به خدا و رسول اش زیبا نباشد که تعریف و توصیف چیزی کنند که آن چیز بعد از چند روز فنایز است. بار دیگر ہمیں جقیقت مکرراً بیان کردہ می شود کہ ولاعلیٰ کہ اساس و صاحب تاویل است بحال یک نوری در امام زمان ٔموجود است و بدین معنی مولانا علی اکنون نیز بعینه دروازهٔ شهر علم مست طوريكه قبلاً بود ، مولانا ترضي على دريك خطبهٔ خود چنين ميفروليد: [انَّا الَّذِي إِن اَمَت فَلَم أَمُت وَ إِن قُتِلتُ فَكَم أُقتَل . (مناقب مرضوى ، محمد صالح شفى ترمذى ، صفحه ١٤٤)] « أكرمن ازمرك مى مردمی گرزنمی مردم و اگرمراقتل می کردندی گرز قتل نمی شدم .» مطلب این خطبه گرز این نيست كه ولاعلى جسم مبارك خيش را لافاني قرار مي دمند ، زيرا ميج جسمي لافاني نيست . نيز مطلب بیان شان این هم نیست که ایشان در عاکم روحانی زنده هستند زیرا آنجا همه زنده اند وصفتیکه در همه یافته می شود شخص دانا بر آن فخرنمیکند. لیکن وقتیکه میخوامد از خصوصیات خود مردم را آگاه کند، اظهار آن خصوصیات خود میکند که در دیگران موجود نباشد.

# تشريح فروع دين

فرع اول جدّ: جدّ نام اسرافیل است و دین آیت قرآن مجید اندکی از او دکر شده است: «وَ اَنَّهُ تَعٰالٰی جَدرِ بِنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا» (۲۰:۲)، تجمه: «و اینکه بلند است آن فرشتهٔ پروردگار ما که نامش جدّ است» بهجنین در دعای قنوت رسول اکرم بلندئ جدّ رابیان میفرولید: «سُدِ جَمَالِکَ اللَّهُ مدِّ وَ جَمَلِکَ وَ تَبَالِکَ اللَّهُ مُکَ وَ تَعَالٰی جَدُکَ وَ جَالَٰکَ اللَّهُ مَا وَ جَمَلُکَ وَ تَبَالِکَ اللَّهُ مَا وَ جَمَلِکَ اللَّهُ مَا وَ جَمَلِکَ وَ تَبَالِکَ اللَّهُ مَا وَ مَعَید اللَّق تو تنها از حد اول منظن الله عَیْریک و الله عنی و از حد موم یعنی ممکن است و از حد دوم که نام تواست، معرفت تومی توان حاصل شد و از حد سوم یعنی حجد اقرار برزی ترا میتوان بود و از حد چهارم برزگی توعیان است، و بدریعهٔ حد پنجم عبادت توقبول میکردد. و خوای تعالی از حدود روحانی و جسمانی خیلی برزگ است. «مطلب خاص این بیان ذکر جدّ است.

چون جد از فروع روحانی فرع بالاتین است و نیز این فرشتهٔ عشق حقیقی است، لهذا او [فرع] برتین قرار داده شده است. بالسکه شاخ درخت از تنهٔ او بالاتراست، ولی قیام او بر تنه می باشد. پس بلاشک واضح کردید که بوجه که این سه فرشته را شاخ های درخت دین تسلیم می کنند، به جمین وجه جد برتین فروع [درخت] دین است. فیض عام این فرشته برای هر انسان قوهٔ نطق است.

فرع دوم فتح: نام ديكرميكائيل فتح است. معنى [لغوى] فتح كشودن است

یعنی کشودن برچیز بسته است ، آما اینجامعنی فتح [از لحاظ دینی] فقط کشود روحانی است که صداق اش این آیهٔ شریفهٔ است: «قُلْ یَجَمَّعُ بَیْنَنَا رَبُّنَا آهُ یَفَتَحُ بَیْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَاحُ الْعَلِیمُ» اش این آیهٔ شریفهٔ است: «قُلْ یَجَمُعُ بَیْنَنَا رَبُّنَا آهُ یَفَتَحُ بَیْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُو الْفَتَاحُ الْعَلِیمُ» (۲۶:۳۴) ترجمه: « بگومیان ما جمع کندپروردگار ما پس آنگه بکشاید میان ما به راستی و او کشایندهٔ وانا است » در اینجا مراواز جمع کردن واضل وین مجمدی شدن است و مراواز کشادن ، تنزیل را [بتوسط] تاویل بیان کردن است و مراواز کشادن ، تنزیل این قول مشهور است که مرکاییل فرشتهٔ قسام رزق ایل و نیاست ، پس درست است که رزق دو گونه است ، جسمانی و روحانی . چنانچه رزق روحانی تاویل است و حدّ غایت تاویل فتح یعنی میکاییل است ، در حالت عمومی به رانسان از این فرشته قوت فهم می یاید ، میکاییل است ، در حالت عمومی به رانسان از این فرشته قوت فهم می یاید ،

فرع سوم خیال: خیال جرایس را گویند و این فرشته تنزیل است و او را خیال از بهر این گویند که مل روحانیش دیخیل انسانی واقع میکردد. برداشتن حجاب ظلمانی از نخیل طالب روحانیت کار بهمین فرشته است. بهمخیانکه در ترتیب مُدرکات انسانی بعد از حواس خمسهٔ ظاهری خیال است که مدرکهٔ نخسین از مُدرکات خمسهٔ باطنی است، بهمینگونه بعد از پنج حدود جسمانی فرشتهٔ خیال است که مدر اولین پنج حدود روحانیست. یعنی روحانیت از خیال آغاز می شود. تفصیل مزید متعلق به جبرائیل از این آیهٔ شریفه می توان یافت. قوله تعالی: «قُلْ مَن کَانَ عُدُولًا بِنِهِی وَلَمُ عَلَی وَلَهُ عَلَی وَلَهُ عَلَی وَلَهُ بِاللهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ وَ هُدًی وَ بُشْر دی لَهُ فِرْ اللهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ وَ هُدًی وَ بُشْر دی لَهُ وَمُان فَرَان (قرآن) را به فرمان فظ بر دل تو نازل کرده است درحالیکه آن تصدیق کننده کتاب های پیشین و بولت و بشارت خط بر دل تو نازل کرده است درحالیکه آن تصدیق کننده کتاب های پیشین و بولت و بشارت

برای موئمنان است. » در این آیت خسارات روحانی از سبب شمنی با جبرائیل را بیان فرموده است. ظاهراً شمنی کسی با جبرائیل ممکن نیست. مثلاً اگر در بارهٔ کافران فرض کنیم که کافران شمن جبرائيل از آن سبب اند كه او باذن خداوند متعال بر حضرت محمد ً وحي نازل مي كند ، اين يك امر محال باشد زیرا در این ، اینگونه سخن اقرار مهستی خداوند و اقرار نازل شدن وجی برحضرت محمدً بوسیلهٔ جبرائیل ثابت است. همین طور ، کسانیکهٔ ستی خلارا قبول ندارنداز روی قانون منطق ، ایشان رانمیتوان قیمن خدا گفت زیرا قبل از دوشی یا شمنی داشتن با کسی و یا چیزی، اقرارِ همستی آن ضرورست. مثلًا زید گفت: « بکر شمن است یامن شمن بکرم ·» در این قول از همه نخست زید همستی نثمن خود بکررا، بعداً فعل اش را و در اخیر مخالفت اش را افرار میدارد. دین صورت شمنی با جبرائیل بدر معنیست که تحصی مرکب چنین اعمال کردد که بسبب آفعل روحانی جبرائیل در دل او نتواند واقع کردد ، سبب اعمال بد او هرچه باشد . پس در إنت ورت بطور مثال جبراً بيل از آن شخص دور خوامد ماند · چراکه دور ماندن و فرار نمودن از باعث شمنی است. چنانچه ثمنی حاوی ایر معنی با است: ناکوار نمودن چیزی ، نخواستن آن را ، مخالف خود دانستن کسی را، برای از بین بردن یا تابع کردن آن کوشش کردن ، گریز کردن ازو، و اندیشه های ناشایسته گوناکون داشتن در دل و غیره. جنگس این، فرشتگان از این چیزیا یک ہستند، فعل فرشگان آنچنان یک است که [فعل] آ قتاب که از آسمان نور می فشاند بر هرآن چیزیکه خود را از آفتاب پنهان نمی کنند و چیزیکه برای خیشتن پرده ای ساخته در آن می ماند ، علاوه بر تیمن بودن خیشتن ، شمن آقتاب نیز هست چرا که از آقتاب دور می ماند دين صورت اطلاق اين تمام الفاظ كه معنى شمنى دارد، برآن چيز مى شود . خداوند متعال قبل از دیگر فرشگان بطریق حکمت مرنتِ داشتن شمنی با جبرائیل را كرده است واز اير معلوم شدكه او از مومنان مي خوامد كه ايشان عملًا با جبرائيل دوتي كنند . يكي از جمله وجوبات این هم است که روحانیت ومعرفتِ نفس که عرفت خود پرور دگاراست، از لحاظ روحانی تخشین دروازهٔ آن خیال یعنی جبرائیل است، بنابر این مومنان را باید که در همین زندگی برای اقرار کردن وجود روحانیت حد اقل یکباراز دوتی این فرشته عملاً مستفیض شوند و این کار ناممکن نیست، بلکهامکانیت آن در لفظ «بدایت وبشارت» همین آیت موجود است. و نیز در فرمودن الله تعالیٰ که «جبرائیل بر دلت وی نازل نموده است» اشاره است به دانستن حقیقت دل و یاکیزهٔ داشتن آن از هرگونه آلایشها، مثلاً اگرشخصی بشنود که یادشاه و یا یک برزگی عزت مند به خانهٔ او آمدنی است، او را باید کوشش کند که خانهٔ خود را یک و آراسته کند و نیز کوشش کند که در خانداش چنین چیزی نباشد که مهمان عریز ازو نفرت کند. علاوه از این ، دربارهٔ حصول این چنین روحانیت الله تعالی میفرماید: «هر آئینه برای شما در رسول خلا اسوهٔ حسنه (نمونهٔ خوب) بود برای کسی که امید به خداو روحانیت دارد و خدارابسیاریاد میکند · » (۲۱:۳۳) یعنی بطوریکه رسول در روحانیت پیشگام شما بود شما را هم . آموختن از پس فتن او خوب بود · واین برای کسی است که به خدا و روحانیت امید دارد و خدا را بسياريادمي كند. اينجا ترجمهٔ يوم الآخر روحانيت كرده شده است زيرا يوم الآخر فقط در روحانيت وجود دارد و در این آیت هم امکانیت حصول روحانیت و شرایط آن بیان شده است.

فرع چهارم امام: درمیان فروع جسمانی خشین فرع امام است. امام را کوچک

وبرزك مراتب بسياراست كه بيام فصّل آن دريك فصل جداگانهٔ همين كتاب بيان خواه شد . معنیٔ امام: پیشوا، سردار، اصل هرچیز، و در امور دینی مقدم وغیره، است. اگرچه عقل كل، نفس كل، ناطق واساس رامنحيث بيخ ماى درخت دين وامام رامنحيث شاخ درخت مى يدريم، ولى اير جقيقت نيز قابل سليم است كه ميوه "ننها از شاخ ماى درخت حاصل مى تواند شد . شاخ بالضرور با تنه و بیخها وابسکی دارد ، آمامیوه همیشه در شاخ پیدامی شود یعنی تیجهٔ عمل اتحادی دخت واندازهٔ قدر و قیمت آن بر شاخ نمایان می شود ، همین طور امام زمانٔ است که از علم تاویل او اندازهٔ شرافت وغطمت عقل کُل ، نفس کُل ، ناطق و اساس میتوان شد ، نیز بطوریکه عمل باروری درخت از شاخش ظهور می برزد ، همین طومل روحانی چهاراُصول یعنی عقل کُل ، نفس کُل، ناطق و اساس نیز "تنها از امام زمانٔ ظهور پیزمی شود ، زیرا امام زمانٔ همیشه در دنیا موجود و حاضراست و در هرزمانه بطریق روحانی و جسمانی دنیا را علی حسب مراتب فیض می بخشد . حصول فیض از فروع روحانی یعنی جبرائیل ، میکائیل و اسرافیل بلاواسطه وشوار است لهٰدا اطاعت امام زمانً ضرورست تا باین واسطه حصول روحانیتِ آسان کردد که دران اولاً کشاده شدن دروازهٔ علم حدود وسيس علم توحيد ممكن است. چنانچه قر آن حكيم ميفروايد: « يأيُّها الَّذِينَ أمَّنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ ابْتَغُوا اِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ» (٥: ٣٥)، تجمه: «اي کسانیکه ایمان آورده لید، از خلا بترمید و بسوی او وسیله جویید و در راه اوجهاد کنید، تا رسگار

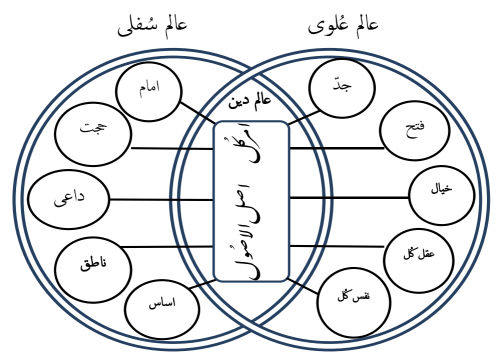
### شکل تمثیلی اصول وفروع دین بخطوط و حدانی را رتفههم کابهمگرید . را نه اد گل نسونه مای جمخیس ترکیس تا

بر ای تفهیم یکی همگیٔ حد و داند را مرُل ونسبت مای همجنسی ، ترکیبی وتقابلی هر

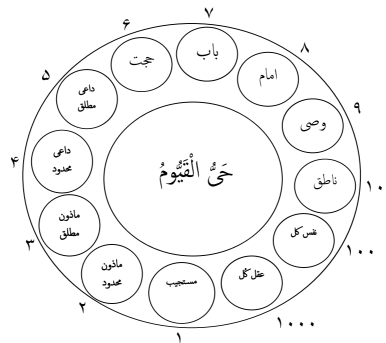
اصل الاصُول امر کُلّ اصول دين نفس گُل عقل کُل ناطق دو اصل جسمانی دو اصل روحاني فروع دين سه فرع روحانی

ربيان عمتِ ظاهرى وباطنى: قول تعالى «الَهُ تَرَوا اَنَّ اللهُ سَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي اللهِ وَمَا فِي النَّهِ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةً وَ بَاطِنَةً طُ وَ مِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللهِ

بِغَيْرِ عِلْمُ وَلَا هُدًى وَّلَا كِنْبِ مَّنِيْرٍ » (۲۰:۳۱)، تجمه: « آیا ندیدید؟ که الله تعالی برای شما آنچه در نین است گاشت و نعمتهای ظاهری و باطنی خود را بر شما تمام کردانید و از میان مردمان کسی است که در بارهٔ خدا بدون علم و دایت و کتاب روش مجادله میکند ، » و از میان مردمان کسی است که در بارهٔ خدا بدون علم و دایت و کتاب روش مجادله میکند ، » شکل تمثیلی عالم عُلوی ، عالم سفلی و عالم دین برای نفهیم فیض رسانی ، اصول و فروع دین بر سه عالم مانند درخت چهار بیخ و شش شاخ:



قوله تعالى: «وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُ وَجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ لا وَحَفِظُنْهَا مِنْ كُلِّ شَيْطُنِ رَّجِيْمٍ » (١٥: ١٢ - ١٧)



ترجمه: «و ما مقرر کردیم در آسمان بروج را و آن را رونق دادیم برای نظاره کران و حفظ نمودیم آن را از هر شیطان رجیم · »

فرع پیجم حجّت: حجّت، لیل را گویند یعنی قولی معقول که برای نفی و اثبات حقایت چیزی در مناظره یا بحث باشد آن را حجت میگویند، قولهٔ تعالیٰ: «فَلِلهِ الحُبَّةُ الْبَالِغَةُ » (۱۴۹: ) یعنی لیل محکم از آن الله است. [در حدود دین] حجّت راحبّت از این جبت میگویند که او دلایل نفی و اثبات را بطور کلی میداند و پیچ وقت در بهیچ مناظره ای عاجز نمی کردد نیرا که او علی داند، معنی ویکر حجت جنگ علمی یعنی بحث [ومناظره] است، چنانچه این آیت قر آن شیف : « لَا حُجّه یَدُننگو بَدُننگو بَدُنه و است، معنی ورم است، معنی ویکر حجت، شخصی است که از جانب یعنی بیکار قولی نیست، دارای و جولهبی دارد، » چنانچه آیت (۱۵:۴۱) تهمین معنی دارد: «دُسُلاً شخص ویکر دُمه داری و جولهبی دارد، » چنانچه آیت (۱۶۵:۴) همین معنی دارد: «دُسُلاً

مُّبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرَّسُلِ طُوَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا» (۴: هُبَشِرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرَّسُلِ طُوكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا» (۴: هُوسَادِم بيغمبران مرقوه دمهندگان و بيم كنندگان را تا نباشد مردمان را برخواي حجّت يعني اين يعني ذمه دارئ جوابدي پس [از فرسادن] رودلان و خداي غالب و حکيم است. » يعني اين عمل را در هر زمانه ادامه مي دود.

مفهوم آیت مذکورهٔ بالا این است که در روز قیامت کسی را شکایت نباشد [ که کوید] که در زمانهٔ ما رسولی یا بادی ای نبود که مطابق زمانه ما را راه نماید . بلکه در این آیت الله تعالیٰ واضح نموده است که در دین و دنیا هرچه ذرائع و اسباب برای مردم پیدا کردنی بود ، همه مهیا کرده است . یعنی [الآن] حجّت از خدای تعالیٰ است برمردم . یعنی امام زمانه همیشه در دنیا برای این موجود است که فردای قیامت حبّت مردم بر او نباشد. پس واضح شد که از جانب خدا و رسول، امام زمانً برمردمان حجّت است واین دراختیار امام زمانُ است که او بذات خود نظام دینی را اداره كند و يا بواسطهٔ حجّنان و داعيان خود · اينجا فقط دكر حجّت است كه او مرّبه اى بعد ازامام است ، دین مرتبه تماماً بیست و همشت (۲۸) حجّت شامل اند · واین بدین گونه که خصص دنیا را دوازده شمرده اند و هر حصّه ای را جزیره کویند و در هر جزیره دو حجّت می باشند که یکی را حجّت روز و دیگری را حجّت شب گویند . علاوه از این ، در حضور امام زمانٔ چهار حجّت می باشند که ایشان نیز دو حبّت روز و دو حبّت شب میباشند . از میان این چهار حبّت ، برکترین ایشان را حبّت اعظم یا بابگویند که او همان فرزند امام زمانٔ است که پس از او امام میشود ، باب دروازه را کویند · چنانچه رسول خلا [دربارهُ مولاناعليُ] فرمود: « أَنَا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَعَلِيٌّ بَابُهَا» يعني «من شهر علم توحي همستم و علی دروازهٔ آن است. » حضرت مولاناعلیٔ ح جّت اعظم یعنی باب حضرت محمد ً بود زیرا

كه حجّت اعظم دَور ناطق خود امام مي باشد.

واضح باد که بیست و مشت حجت را بیست و مشت منازل و دوازده حجت را دوازده برج عالم دین گویند و چنانچه دوازده حجت از این قراراند که دنیا [منقسیم] به دوازده جزیره یا حصه می باشد و اگر در هر جزیره یک حجت شمرده شود مجموعاً دوازده حجت می شوند و همین دوازده حجت دوازده برج عالم دین [هم] مستند و ازده حجت دوازده برج عالم دین [هم] مستند و

برای معلوم کردن آندازه قابلیت روحانی و علمی حجّت این قدر گفتن کافیست که بسیاری از پیران باگرامت و برزگان دین، مانند سلمان فارسی، شمس تیز، حکیم ناصر خسره پیرصدرالدیّن، پیرسن کبیرالدین وغیر ہم هریک در زمانهٔ خویش حجّت [لمام زمانی] بودند، نیز سایر حجّنان دیگر ہم دعلم، کرامت و برزگی بطور کُلی مانندایشان بودند، لما این یک امر جداگانه است که اگر بعضی از حجّنان نظر به ضرورت وقت و زمان علم و کرامت خویش را ظاہر نموده باشند و بعضی مصلحاً پوشیده داشته باشند، نیز ملاحظه کنیدروجانیت حجّنان را از بیت فروده باشند و بعضی مصلحاً پوشیده داشته باشند، نیز ملاحظه کنیدروجانیت حجّنان را از بیت فروده باشد که یکی از برزگان دین فرموه است، بیت:

از دل حجّت به حضرت ره بُود او بتائيد دلش آگه بُود

یعنی از دل حجّت تا امام زمانٔ همواره راه روحانی می باشد و امام زمانٔ از رسانیدن تأیید روحانی در دل حجّت خود یک لحظه هم غافل نمی ماند ·

حجّت آن حد عروج روحانیست که آنجا جمله علوم و معارف حقایق الاشیار موجود است و این همان مقام بلنداست که هر که برانجا صعود کند حقیقت کون و مکان را با چشم باطن می تواند بخوبی دیدن . معرفت نفس انسانی که در واقع همان معرفت پروردگار است ، را بدرجه

تمام مجّت را میسّر می توان شد . حجّت و فقح یعنی میکائیل بالمقابل یک ویکرند .

فرع ششتم واعی : واعی فراخوان یعنی وعوت کننده بسوی دین حق را گویند ،
چنانچه الله تعالی میفراید : «وّدَاعِیًا اِلَی الله بِاذْنِه وَسِراَجًا مُّنِیرًا» (۴۶:۳۳) ، تجمه : « (ای محمد!)
ما تو را فرسادیم بحیثیت وعوت کننده بسوی خلا به اذن او وچراغ روش . » در این آیت
آنحضرت را از این رو داعی گفته شده است که او چم بذات خود وعوت می کرد و هم تحت
نگرانی خود از ویکران کار وعوت می گرفت . چنانچه در زمان آنحضرت واعیان از جانب او بودند
زیرا کارِ خاص آنحضرت نبوت است و وعوت تحت نگرانی نبوت [او] می شود .

کال در حد حجّت حاصل میتوان نمود . تاویل کتاب های آسمانی و شرایع مختِلف نیز با امکانیتِ

پرمعلوم شد که مطابق اعتقاد مرنبب اسماعیلی بعد از حجّت، داعی است که تعداد داعیان در هر جزیره ای سی و در دوازده جزیره سه صد و شصت م یباشد که برابر به روز های یک سال متوسط است.

داعیان نیز از لحاظ علم و فضل مراتب دارند عموماً داعیان دو قسم اند: داعی مطلق و داعی محدود یا مکفوف و فرقی که در میان ایشان است این است که داعی طلق از لحاظ روحانی بدرجات مافوق خود و اصل است آما از لحاظ ظاهر بطوریک داعی کار میکند و داعی محدود یا داعی مکفوف ظاهراً و باطناً فقط لایق حد دعوت می باشد و تمام این داعیان را از حجمانی جرائر خود به هر دو طریق روحانی و جسمانی علم و معرفت هر وقت می رسد و داعی و خیال بالمقابل یک و گرند و خدادند متعال میفر ماید قوله تعالی : « اِنَّ عِدَّةَ الشَّهُوْدِ عِنْدَ اللهِ انْنَا عَشَرَ بالمقابل یک و گرند و خدادند متعال میفر ماید قوله تعالی : « اِنَّ عِدَّةَ الشَّهُوْدِ عِنْدَ اللهِ انْنَا عَشَرَ

شَهُرًا فِي كِنْبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُوتِ وَلَارَضَ مِنْهَا َ ارْبَعَةُ حُرُمُ طُ ذَلِكَ الدِّينُ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُوتِ وَلَارَضَ مِنْهَا اَرْبَعَةُ حُرُمُ طُ ذَلِكَ الدِّينُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

| ا مستجیب عفره صفر ا فرون محدود صفر ا فرون مطلق ربیع الاوّل ا واعی محدود ربیع الاوّل ا واعی محدود ا واعی طلق ا جما دی الاوّل ا و اعی طلق ا جما دی الاوّل ا و جب ا و بیع الله فی الله فی الله فی الله و بیع الله فی الله و بیع الله و بی | در بيان مراتب حدودِ دين                                                                                                                        |                                                                                             |                       |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--|--|--|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | محرم<br>صفر<br>ربیع الاول<br>ربیع الثانی<br>جما دی الاول<br>جما دی الثانی<br>جما دی الثانی<br>رجب<br>شعبان<br>شعبان<br>شعبان<br>شعبان<br>فیقعد | ماذون مطلق<br>داعی محدود<br>داعی طلق<br>حجت<br>حجت<br>باب<br>امام<br>اساس<br>ناطق<br>نفس کل | r<br>r<br>r<br>r<br>r |  |  |  |

صدود دین از مشجیب شروع می شوند و مشجیب نام مریدی است که پرزندهٔ دعوت [حق] است یعنی سنجیب حدّ مریدی است که او محض حصول فیض می کند و می آموزد، بطوری که در قرآن مجید وکرشده است: « إِنَّمَا يَسْتَجِيْبُ الَّذِيْنَ يَسْمَعُونَ وَالْمَوْتَى يَبْعُثُهُمُ

اللهٔ ثُرُّ اَلَيْهِ يُرْجَعُونَ» (۱۶۰۶) یعنی «هر آینه می پزند آنانیکه می شنوند و مردگان را خداوند متعال بر می انگیزو و سپس جمه بسوی او باز گردانیده خواجهند شد .»

مرگاه در ستجیب قابلیت وعوت کردن پیدا می گردد به او اذن وعوت کردن داده میشود و او را ماذون گویند ، بعد از انجام دبی فرائض دو قسم ماذونی ، بمرتبه داعی مکفوف و بعداً به مرتبه داعی مطلق و بعداز آن بمرتبه حجت جزره می توان رسید . در این زندگی آخرین صرعروج روحانی مؤمن صِرفاً دجهٔ حجتی است .

در سال آم عالم وس نه بطوریکه در هفتهٔ دنیاوی هفت روز است همان طور در هفتهٔ دنیان نیز هفت روز است، زیرا که عالم ظاہر و عَالم دین بطور کلی مانندیک دیکرند . آما این قدر فرق ضروراست که عالم ظاهر در مقابل عالم دین مانندمرده است و عالم دین در مقابل عالم ظاهر زنده است. و کیل صداقت ابن قول از آیت ذیل یافته می شود، قوله تعالٰی: «وَ إِنَّ الدَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَهُونَ» (٤٤:٢٩)، ترجمه: «و يقينا خانه آخرت همان است كه زنده است، أكر آنها بانندی · » از تحصیص بیان این آیت ثابت شد که آخرت زنده است و دنیا مرده است ، زیرااگر دنیا نیز مانندآخرت زنده می بود [ آیت] این نمی فرمود که فقط خانه آخرت زنده است زیرا که چیز اول از چیز دوم آن وقت مخصوص کرده می شود که در چیز دوم خاصیت چیز اوّل موجود نباشد الآن بلاشبه ثابت گردید که آخرت زنده است و دنیا مرده . الآن این دانستن ضرورست که چگونه خانه بای آخرت زنده است؟ ایر جقیقت را میتوانیم از اعماق معنوی همین لفظ «حَیوان» (زنده) استنباط کرد. ولی قبل ازین شما را باید که یاد بگیرید که قرآن مجید از لحاظ بودن اَحسَنُ القَصَص ير ازالفاظ مشترك المعنى است واين يكي ازخوبي ماي لاانتهاي قرآن است. يعني لفظ مشترك المعنى است كه آن داراي چندين معانى باشد . چونكه قر آن مجيد كلام احكم الحاكمين است بنابر این، این کتاب دمهندهٔ معنی حکمت خیز است مطابق جمله علوم و اصطلاحات اکنون یک بار دیگر بسوی [معانی] لفظ «حَیوان» توجه باید کرد و این لفظ دارای سمعنی است: (۱) زنده (۲) حیوان صامت (۲) حیوان ناطق

اکنون است مان این سمعنی لفظ «حیوان» این چنین است خانهٔ آخرت زنده است، در خانهٔ آخرت جان است بخانهٔ آخرت یک است، در خانهٔ آخرت جان است یعنی آن خانه حساس و متحرک است خانهٔ آخرت یک انسان است لهذا او بامقیمان خود گفتگو میکند و مقیمان نیز با خانهٔ خود بهم کلام می شوند ، خلاصه مطلب اینکه بهمین عالم دین است که آخرت است یعنی بهمین عقل کُل ، فلاصه مطلب اینکه بهمین عالم دین است که آخرت است یعنی بهمین عالم دین نفس کُل ، ناطق ، اساس ، جد ، فتح ، خیال ، له م ، حبت ، داعی و دیگر حدود دین عالم دین و دارالآخرت اند و ایشانند که [درحقیقت] زنده اند .

پس واضح باد که تمام چیزهای عالم دین زنده بهستند و به بهمین طور آیام عالم دین بهم زنده است. چنانچه آدم گیت شنبه، نوخ دوشنبه، ابراهیم سه شنبه، مولئ چهارشنبه، عیسی پنج شنبه و محمد آدینه یعنی جمعه و قائم علینامنه السّلام یوم شنبه است. ظاهراً [در قرآن شریف آمده است] که الله تعالی عالم را در شش روز آفرید و در روز به فتم برعرش قرار کرد، و این نیز در قرآن شریف است که یک روز الله تعالی بحساب ما برابر بهزار سال است. چنانچه میفرید: «و اِنَّ یَوْمًا عِندَ دَبِّ کَالَفِ سَنَةٍ مِّ مَا تَعُدُّونَ » (۲۷:۲۲)، ترجمه: «و بتحقیق میفرید: «و بروردگار تو مانند بهزار سال است از آنچه می شمرید، »

پس باین حساب، آن شش روز که در آن الله تعالی عالم را آفریده است شش هزار سال شد. از طرف دیگر این هم در قرآن حکیم فرموده شده است که [الله تعالی] آسمان با و بنین را بطور لبداع آفریده است، چنانچه ارشاد شده است: «بَدِیْعُ السَّهٰوْتِ وَ الْاَرْضِ» (۱۷۷:۲)، یعنی [الله تعالی] آفریندهٔ آسمان با وزین است بدون [همیچ] ماده و دیر (وقت)، یعنی فرق میان خلق و لبداع این است که در خلق یک چیز از چیز دیگر آفریده می شود که

برای آن کم و بیش وقت می کیرو و در لبداع بدون مهیچ چیزی [یعنی ماده ای] و دیری یک چیز آفریده می شود .

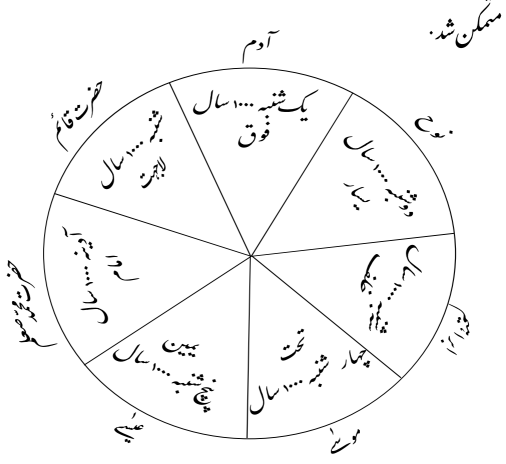
اکنون اگرخقیقت این تلاش کرده آید معلوم شود که عالم دین (درشش روز) آفریده شده است و این جهان به امر « کن» به وجود آمده است که آن را ابداع کویند، و جهمان شش روز که الله تعالی در آن عالم دین را آفریده است بحساب انسانی شش هزار سال می شوند و آن دورشش هزار سالهٔ شش ناطقان است که در آن عالم دین از هر لحاظ منکل شده است. روز جمفتم دور قائم علینا سلامهٔ است که در آن الله تعالی برعرش قرار کرد یعنی در حضرت قائم علینا سلامهٔ ظهور فرمود.

#### خلاصهٔ مطلب

| مقابله جهتی | جہت    | سال بحساب | ایام خدانی    | صاحبانِ ہفت |   |
|-------------|--------|-----------|---------------|-------------|---|
|             |        | بندگان    |               | ادوار بزرگ  |   |
|             | فوق 🔻  | 1***      | يوم الاحد     | آوم (ع)     | ١ |
|             | یسار 🔻 | 1***      | يوم الاثنين   | نوح (ع)     | ٢ |
| $ \times $  | خلف 🖈  | 1         | يوم الثلثاء   | ابراہیم (ع) | ٣ |
|             | تحت 🖈  | 1•••      | يوم الااربعاء | موسٰی (ع)   | ۴ |
|             | يمين 🖈 | 1•••      | يوم الخميس    | عیسی (ع)    | ۵ |
|             | ام 🖈   | 1•••      | يوم الجمعه    | مصلعم       | ۶ |
|             | لاجهت  | 1•••      | يوم السبت     | قائم (ع)    | ٧ |

إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمْواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرَّ السَّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ (۵۴:۷)

پروردگار شما الله تعالی است که درشش روز آسمانها و زمین را آفرید . سپس برعرش



داير ة مفتة دين

## دربيان شناخت امام زمان (عليه السلام) و اطاعت او

گییم که چون مردم را ازعنایت الهن سیبی آمد که دیگر حیوانات را آن نیامد ، و آن صیب عقل غریزی بود یعنی دانش پزر، لازم آیداز حکم عقل که دسندهٔ این صیب شیف مرمردم را سوی مردم یک مرد را بفرستد که مربر عقل پزرای ایشان را پرورش کند بهم، مهمچنان که چون جانوران را همه روح خورنده داده بود ، مرطبایع و افلاک و انجم را موکل کرده بود بربیرون آوردن نبات که اندرآن پرورش اجسام ایشان است ۱ واز حکمت صانع کمیم روا نباشد که حاجت مندی پدیدآرد و حاجت رواكن او يديد نياورد كه اين نه جود باشد بلكه بخل باشد و بخل ازصانع كيم جواد دوراست. پس چون لازم کردیم که مربر نصیب شریف را که عقل است اندر مردم پروردگاری باید كه باشد، آنكه گيم كه همچنان كه اين قل غيري مرمردم را از جملهٔ حيوانات الفقده [نيست]، بلکه او را آن عطای ایزد است از جملهٔ حیوانات، لازم آید و واجب که مرآن پروردگار عقل مای غريزي رآ آن ملم كه ايشان را بدان حاجت است عطايي باشد ، نه اكتسابي ، چه اگر اكتسابي بودي ، هرکسی بهجهد بدان توانستی رسیدن · و چون از جملهٔ حیوان جزمردم را که او نوعی است از حیوان · این عطانیست، لازم آید که از جملهٔ مردم جزمر کیشخص رآن عطای آموزگاری نباشد تا ترتیب اندر بريان راست باشداز طريق استقراء نظائراز آفينش. از بهرآنکه نوع زير جنس است وشخص زير نوع است وچون از جنس حیوان یک نوع مردم بهعطای استفادت مخصوص باشد، ازعنایت

الهی لازم آید که ازین نوع یک شخص به عطای افادت مخصوص بود . و آن یک تن پیغامبر باشد . وچون عجب نیست اینکه یک نوع مردم از جملهٔ حیوان بیقامنحصوص باشد ، چراعجب باید داشتن از مخصوص شدن یک شخص به متبت پیغمبری ، چنان که خدای ( تعالٰی ) همی گوید ، قوله (تعالى): أُوعَجِبْتُم أَن جَاءُكُم ْ ذِكْلٌ مِّن رَبِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُم (٣٠٠٠)، جمي گوید: «بشگفت همی دارید که بیامدسوی شما یادکردی از پروردگارشما بریک مرد از شما تا مرشما را بترساند»؟ پس گییم که آن یک شخص به مزبت پیغمبر باشداندر دورخیش و وحتی او باشداندر عصر خویش و امام روزگار باشداندر هرروزگاری . و تا جهان بیای است نوع مردم ازآن یک شخص که بدين متبت مخصوص باشد ، خالى نباشد ، همچنان كه جنس حيوان ازنوع مردم خالى نيست ونماند · ... و گویم غرض صانع حکیم از آفیزش عالم و آنچه اندروست آن یک تن داند ، هر که به جای آن کس بایستد به ناحق و آن متبت را دعوی کند ، خویشتن و خلق را ملاک کند ، همچنان که از میان گاوان بسیار اگریک گاو قوی تر باشد دیگران را نگاه تنواند داشتن . و چون مردی باشد برسر ستوران ، مر ایشان را از ددگان درنده نگاه دارد و به وقت شان بحیراند و به وقت به آرامگاه بازبرد . پس درست کردیم که همیشه عالم ازآن یک تن خالی نیست که خلق را ازاو چاره نباشد و آن یک تن صلاح خلق نگاه تواند داشتن همچنان که نوع مردم همی صلاح ستوران را نگاه دارد · و گواہی دہد بر درستی این قول گفتار رسول (صلی الله علیه وآله وسلم) ، گھفت: « اُمِرٹُ بِصَلاحِ دُنيَاكُرْ وَنَجَاةِ اُخْرِاكُرْ» · گفت: « فرموده شدم جبلاح این جهانی ّنان ورسگاری آن جهانی تان » · و اكرآن يك تن ازين جهان بشود ، صلاح ازميان خلق بشود ، همچنان كه اكريك نوع مردم را به وهم از جملهٔ جانورانِ برگیری ، همهٔ جانورانی که اندرایشان صلاح است ، ملاک شونداز ددگان زیان کار ۰ (ماخوذ از نسخهٔ مُصَحِّحَهُ دُکتر فقیر محمد هوزائی و پرفسورشفیق ویرانی )

بهمینطور [درمورد] ابهمیت موجود بودن امام زمان در دنیا و شناخت و اطاعت ا و ، دراین حدیث رسول الله (س) بغور ملاحظه کنید: «مَنْ مَاتَ وَلَمْ یَعرِف اِمَامَ زَمَانِهِ مَاتَ مَیْتَهٔ وَالْمِیْ وَاللّهُ اللّهُ فِی النّارِ »، ترجمه: «هرکه بیمیرد و امام زمان خوش را نشاسد در مرک نادانی می میرد و نادان در آتش دوزخ است .» برای تبصره برحقیقت عمیق این حدیث پهلوی معنوی ویکر آن هم بدریعهٔ الفاظ اضداد [در ذیل] نموده شده است . بنامل ملاحظ شود:

| عگىمىتوى      |              | قضيہ          |              |
|---------------|--------------|---------------|--------------|
| <b>*</b>      | <b>\( \)</b> | <b>/</b>      | •            |
| ا ہر کہ       | مبر کہ       | مَنْ          | مَنْ         |
| بميرد         | بميرو        | مَاتَ         | مَاتَ        |
| و شناسد       | و نشاسد      | وعَرَفَ       | وكَمر يَعرِف |
| ا ما م        | امام         | إمام          | إمَامَ       |
| زمان خود را   | زمان خود را  | زَمَانِهِ     | زَمَانِهِ    |
| زنده شد       | مُرو         | م<br>حی       | مَاتَ        |
| درحالت زند کی | درجالت موت   | حَيًّا        | مَيْنَةً     |
| دانانی        | ناداني       | عَاقِلِيًا    | جَاهِلِيَّةً |
| و دانا        | و نادان      | وَ الْعَاقِلُ | وَالْجَاهِلُ |
| در بهشت است   | درآتش است    | فِي الْجُنَّة | فِي النَّارِ |

(۱) از میان تمام انسانها (۲) مرک جسمانی حدّ زمانی امام شناسی و ناشناسی است (۳) مقصد

زندگی دنیاوی معرفت امام زمان است (۴) امامی که شناختش شناختی خدا باشد (۵) فقط امام زمانهٔ خویش که حاضراست (ء) موت و حیات دو قسم است، روحانی و جسمانی (۷) روحاً زنده شده بود اماجسم حارج بود (۸) برای زندگی روحانی عقل تنها از امام حاصل می شود (۹) سبب عاقل عقل است وسبعقل معرفت امام زمان (۱۰) سبب بهشت عاقل شدن است. فلسفهٔ حبیث مذکور: اگراز عقل پرسند که انسان برای چه آفریده شده است؟ گوید برای عبادت خدا، سپس اگرمعنی لغوی عبادت پرسیده شود، گویدکه لفظ عبادت از «عبد» مشق است بمعنی غلام ، نوکر ، لهذا معنی لغوی عبادت غلامی و چاکری است و گراین لفظ در فارسی گرفته شود باز هم همان مطلب برمی آید یعنی «عبد» بنده بمعنی غلام، نوکر، و عبادت بند کی بمعنی غلامی یا نوکری ، برای اظہار معنی اصلی لفظ عبادت این قدر کفتن کافی باشد که [معنی] این لفظ در قرآن شریف از معانی نسیسح و تقدیس، تمحید، تمجید، نماز، سجود، ركوع، دعا، ثناء و ذكر بطور كلّى جداست. آما اين سخن ديگراست كه اكر ما انسانان در اصطلاح عام خیش بیان نمودن صفات جلالی و جمالی باری سبحانهٔ را عبادت نام کداشته باشیم ، ولی احکم الحاكمين از تقليدا صطلاحات غلط انسانان برراست. بلكه خداى ياك به حكمت بالغهُ خود الفاظ ضروری را در اصل [یعنی مصدر] محفوظ کرده است. یعنی مصدر اصلی هر لفظ را بطریق احسن ظاہر نمودہ است تا ہیچ کروہی معنی قرآن مجید را بہ اصطلاح خویش تبدیل نتواند کرد و از براى تلاش حكمت قرآن مجيد خود بتواند لغات حقيقى الفاظ وتفسير وتفصيل خود باشد . چنانچه اصل یعنی مصدر لفظ «عبادت» عبد است و یک حفاظتگاه آن در این آیت است: «وَ

لَعَبْدُ مُّوْمِنُ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ اَعْجَبَكُرْ » (٢: ٢٢١)، يعنى «سر آئينه يك برده مؤمن بهتراز یک مشک است، برچند که شما را خوش آید.» پس بنابراین کیل این گفتن درست باشد، که هرگاه الله تعالی عبادت را بخود منسوب میکند مقصود از این عبادت عملی است که مطابق حکم او باشد و بعد از قبول این چنین عمل معنی آن ہم علم باشد زیرا نخست عمل و بعداً علم است ہما کونہ کہ نخست جسم ساخته می شود و سپس روح . عمل مانند جسم است و روح مانند علم لهٰذا [خدای تعالٰی] فرمود: « وَمَا خَلَقَتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ » (٥٥:٥١) ، تَجِمه: « نيافريم جنّ و أنس را مگر برای عبادت خود · » خوب ، فکر کنید! که عبادت را که عنی آن عمل کردن است ، چه واسطهای است با خدای تعالی که او غنی مطلق است؟ بلکه حقیقت آن اینطور است عبادت که عنی آن عمل کردن است برای نفس کُلّ است [نه برای خدای تعالی که غنی مطلق است] زیرا که همین نفس کُلّ ، که یک فرشتهٔ عظیم خدای تعالی است که دنیا و مخلوقات را آفریده است. بنابراین، ضرورت عمل [یا عبادت] از برای نفس کُلّ است و مظهر نفس كُلَّ امام زمانُ است. لهذا غلامي در حقيقت [عبادت] يعني بندگي امام زمانُ است كه آن عبادت اصلی نفس کُلّ است، ہمین سبب است که در آیهٔ مذکورہ سبب زندگی دنیوی انسان بان شده است كه آن فقط عبادت است و در حدیث مذکوره [یعنی مَنْ ماتَ وَلَهُ يَعْرِفُ المامَ زَمانِهِ . . . فِي النّار ] سبب زندكي اخروي انسان بيان شده است كه آن فقط معرفت است. یعنی آغازِ چیزیرا که خلا وکر کرده است انجام همان چیز را رسول الله وکر کرده است ورنه در قول خلا و رسول او اختلاف [پیدامی شد در حالیکه] در قول خلا ورسول او

مرزاختلاف یافته نمی شود . چنانچه در آیت و حدیث [مدکورهٔ بالا] ایمیت همان یک چیز ظاهر کرده شده است . نیز همین سخن گفتن هم حقیقت است که زندگی جسمانی یافته شده است از سبب عبادت زندگی روحانی خواهد یافت.

نیز آنحضرتٔ این بهم فرموده است: «وَ لَوْ خَلَتِ الْأَرْضُ مِنْ اِمَامِ الْوَقْتِ سَاعَةً لَمَادَتْ بِأَهْلِهَا» ترجمه: « اگر زمین برای یک ساعت از امام زمان خالی شود، با ساکنان خود کرزان خوامِد شد، » چون زمین با محلوقاتی که برآن است را برداشته بهمیشه در فضا معلق است وخوامِد ماند، بهیچ وقتی ممکن به نظر نمی آید که درآن [زمین و] ساکنان آن از فیض رسانی ظاهری و باطنی امام زمان محروم باشند. زیرا مطابق مفهوم واضح این حدیث بایداری زمین و داروملار زندگی ذمی حیات با وابسته به موجودیت امام زمان است. و این مسئله حقیقت خیلی عمیق دارد که چگونه بهستی و نیستی زمین و امالیانش وابسته به امام زمان است؟

جویندگار جقیقت را باید بدانند که خدای تعالی بذات خود فاعل نیست بلکه او پادشاه مطلق است. لهذا فعل رسول پاک و امام زمان بعینه فعل است. لهذا فعل رسول پاک و امام زمان بعینه فعل خد است. اطاعت ایشان اطاعت خداست. در فائل بعینه فعل خد است اطاعت ایشان اطاعت خداست. چنانچه قوله تعالی: «مَنْ یُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ الله » (۲۰۰۴)، یعنی هر که رسول را اطاعت کرد در واقع خارمانی خدا کرد بهمین طور در واقع خارمانی خدا کرد بهمین مطور در آیت (۲۰۰۴) خدای تعالی میفرماید: « که دست رسول خدادست خداست و بیعت طور در آیت (۲۰۰۴) خدای تعالی میفرماید: « که دست رسول خدادست خداست و بیعت کوت زیرای نظام اینکیچون گفتار و کردار رسول به خدا بوده است، به همین سبب رسول بیعت خدا به خدا بوده است، به همین سبب کفتار او کردار اونسوب به خدا بود نیز بحکم آیت : «وَمَا رَمَیْتَ اَذْ رَمَیْتَ وَ لَکِنَّ اللهٔ رَمِی »

(۱۷:۸) ترجمه: «بهنگامیکه بسوی کافراس کریزه با افکندی ، تونیفکندی ، بل خدا افکند ، » در جمله نخست میفراید: «بهنگامیکه توافکندی » سپس میفراید: «تونیفکندی ، بل خدا افکند ، چون فعل خابری رسول خدا بحکم خدا کرد ، این [ کردن رسول] کردن خدا شد یعنی این کار ننسوب به خدا شد ، ولی کنندهٔ آن آنحضرت بود ،

همینگونه مولانا تمرضی علی که وصی و جانشین رسول خدا بود ، و اطاعت او اطاعت رسول بود، چرا که او وسی رسول خدا بود. و همچنین در هرزمان امام زمانٔ حاضر برای این [مقصد] است كه بدریعهٔ او طاعت خدا و رسول از مؤمنان قبول شود · چنانچه در روز قیامت الله تعالَی مردم هرزمانه را به زبان و آواز امام زمان شان درحضورخود فراخوا پدخواند و بشکل وصورت امام زمان درمیان ایشان فیصله خواهد کرد و کسانیکه او را در دنیا بدیدهٔ حقیقت ندیده باشند در آنجا نیز نتوانند دید . قوله تعالى: «يَوْمَ نَدْعُواْكُلَّ أَنَاسٍ بِإمامهِم » (٧١:١٧) ترجمه: «روزيكه ما بهمهُ مردم رابوسيله امام شان فراخواميم خواند · » در اين آيت « أُنَاسٍ » جمعُ لجمع «ناس» است و مراد ازين مردم اولين و آخرین یعنی ہمہ زمانہ ہا اند · چون مردم ہرزمانہ را بوسیلهٔ امام شان فراخواندن است ، پس زمانه ای نیست که درآن امام نباشد، زیراکه خداوند قانون فراخوانی مردم برای قیامت را ظاهر کرده است كه اوبرزك وبرّرايشان را فقط بوسيله امام شان فراخوا بدخواند · چون فراخواندن خدا [مردم را] بوسيلهٔ امام زمانً [ ثابت] است، پس کلام [او] تعالٰی ہم از زبان امام خواہد شد و آواز او تعالٰی ہم در آوازامام خوابدشد . پس بالضرورت شكل وصورت [اوتعالٰي] نيز در نورانيت شكل وصورت امام خوابد شد. بعضی را خیال است که املهٔ تعالٰی بذات خود شخص و مشکل نیست و او بذات یکتای خود از فعل، صفت، صورت، ماده وازتمام اشیاءمنرهٔ ویاک است. آما دبسیاری ازآیات قرآن شریف

کسانی را که بدیدار خداوندی یقین ندارند نکوسیده شده اند · بهرحال تدریجاً دیدار نورانی امام زمان به مردم [ دیگر] هم نموده خواهد شد ·

واضح باد که در این آیت حرف «با» («ب») که در شروع لفظ امام آمده است در قواعد عربی آن را «بای استعانت» گویند و هم عنی ای آن «ب» [در لفظ «بِالنَّجْمِ»] در آیت (۱۶:۱۶) است، یعنی یا «ایشان بزیعه ای ستارگان راه می یاند۰» یا «ایشان به زيعهٔ سارگان راه مي ياند .» و جمينين «ب» در «وَ إِنَّهُ مَا لَبِامام مُّبِينِ» (٧٩:١٥) ، «وآن هردو [يعنى عقل كلّ ونفس كلّ] يقيناً بذريعهٔ امام ظاهراند · » زيرا كه عقل ونفس انسان عام را عقل جزوی ونفس جزوی گویند وعقل ونفس انسان کاملِ زمان یعنی پیغمبر یا امام راعقل کلی ونفس کلی کیل این است که بطوریکه تحصیت امام یا پیغمبراز همه شخصیت ما انثرف و اقدس می باشد، همین طور روح ایشان با قوای تمام خود آراسته می باشد و عقل کل شان که از از ل موجود است، ایشان رئستفیض می کند. چنانچه رسول خدا فرموده است که اول از همه الله تعالی نورمرآ آفرید، یعنی عقل کُل را، سپس آنحضرتٔ بعداز دریافت رسالت از همین نورخویش [هم] مستفیض گردید، ہر چندکہ ایشان قبل از یافتن رسالت نیز از ہمہ مردم اشرف بودند . پس چه قدر ضروری است شناخت نورانی پیغمبر ٔ و امام زمان برای کسانیکه پیروی ایشان می کنند ·

# تفسيروجهُ الله

حضرت محمد طفي صلى الله عليه و آله ولم كفت: «مَنْ رَآنِيْ فَقَدْ رَأَى اللهُ ، هركه مرا دید بی شک خدارا دید · » الان بایدغور و فکر را بکاربرد که زیر این حدیث چه نوع حکمت پوشیده است وچگونه عقل ما به این حکمت می تواندرسید . اگر راست می پرسی ، انسان ازخود چیزی نیست تا وقتیکه خداوند تاویل مدد نه فرماید . لهذا از خازن حقایق توفیق م طلبیم ، واز معنی و میع فوق العاده این حدیث چکمت به شال قطرهٔ از دریای بی پایان چنین بیان کرده می شود که دیدن یعنی دیار به شهم است: دیدن باچشم راست، دیدن باچشم چپ و دیدن با هر دو چشم . اگراز شما پرسیده شود که ازميان اين سيم ديدن كدام يك بهترين است؟ شما ميتوانيد بلا تأمل ياسخ داد كه بهترين طريق ویدن چیزی با هردوچشم است. این فقط یک مثال است. ممثول اش این است که دیدن با چشم راست دیدار جسمانی را کویند، دیدن با چشم چپ دیدار روحانی را و مراد از هر دو چشم، دیدار جسمانی و روحانی است. پس هر که رسول خدا را فقط در جسمانیت دید در حقیقت چشم چپ خود را بست وهرکه رمول خدا را فقط در روحانیت دید ، چشم راست خود را بست و هرکشناخت رمول یاک خدا را در هر دو حالت جسمانیت و روحانیت حاصل نمود هر دو چشمش کشاده ماند ·

اکنون بیان خواهم کرد که دیدار دهر حالت دارای دومقصد برزک است، یعنی جمال و شناخت. از نتائج جمال و شناخت در نورانیت و جسمانیت کشش و گوشش ممکن می شود و این همه از چهره ممکن است، زیرا که محمل جمله صفات بشیت بجز از چهره و سر در عضو دیگری نیست. پس رسول خدا در حکمت این حدیث برای دانایان بالضرور فرموده باشد که مرا در ظاهر و باطن ببینید که

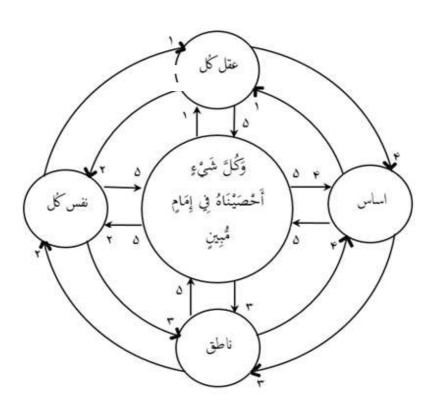
من چهرهٔ خدانهستم، لهذا دیدار من دیدار خداست، جمال من بهم جمال خداست، شناخت من شناخت خدای برزاست که هر که مرا دید و نشاخت او در برگیرین خساره بماند. زیرا که این فرمودن نبی وحت که «هر که مرا دید بیشک او خدا را دید » علاوه برمعانی متعدد، ترخیب دیدار بهم می دهد، نیز از عمق این حدیث شناخت و فرمان برداری و محبت پیغمبر و امام زمان ظاهر می شود ، در آخر خلاصهٔ [بیان بالا] این برمی آید که رسول خدا در زمان خویش چهرهٔ خدا بود چون او چهرهٔ خدا بود بالضرور زبان ، چشم با ، گوش با و بهمهٔ اعضای دیگر خدا بهم او بود .

برای مونین دین بهیچ شکی نیست که نبی وحت در زمانهٔ خوش چهرهٔ خدا و دیار خدا بود . همین طور مولانا علی در یک خطبهٔ خود میفرمایند : «افا وَجههٔ الله، یعنی من چهرهٔ خدا به ستم ، » بنابر این ، مایقین دائیم که بهمان یک شخص چهرهٔ خدا است که در دنیا موجود است ، وچهره خدا بهمان است که از و معرفت خدا ممکن است پیغمبر و لهام است در زمان خود ، چون چهرهٔ خدا فافی است ، لهذا امام زمان بهمیشه در دنیا حی و حاضر است . در زمان خود ، چون چهرهٔ خدا فی است ، لهذا امام زمان بهمیشه در دنیا حی و حاضر است . خدای تعالی در کلام مجید خود میفرماید : « کُنُ شُی وِ هَالِكُ اللّه وَجههٔ که او الله و بسوی او بازگردانده می در (۸۸:۲۸) ترجمه : «سوای چهرهٔ او جمه چیز فانی است ، حکم او راست و بسوی او بازگردانده می

از دکر کردن خدای بی بقائ ہر چیز را و بعداً مستنبی کردن چهرهٔ خود از بی بقائ معلوم کردید که چهرهٔ او [هم] از یک لحاظ با چیزهای بی بقااست و در این عالم است که در آنجا چیزهای بی بقای دیگراست. چراکه آمدن حرف « لِلّا » بعداز « سُکلَّشَیءِ » کیواضعی این امر است که «وَجَهُهٔ » نیز از جنس شی و است و در عالم اشیام است نیز معلوم شد که بعضی را در

باره ای چهره شبهه است، لهدا خدایی تعالی در باره ای چهره ای خود فرمود که آن غیر فانی است. پس این ہلاکت اشیاء فقط مرک جسمانی بود . سپس از نتایج حکم و فیصله و رجوع بسوی او تعالی واضح کردید که همه مردم می میزید و پس از فیصله بسوی معاد برکردانده می شوند ، آما چېره ای خلاکه امام زمانُ است همیشه در دنیا زنده وغیرفانی است اگرچه ظاهراً او هم از جنس این جمله مردم است كه بعداز انقضاء وقت معين، فنا شوندگان اند آما امام زمانُ بخصوصيت اين كه او چېره و نور خلا است، از جمجنسان خود جلا است [و] لباس جسمانی خود را عوض کنان جمیشه در دنیا موجود و حاضراست. لیلش این است که از این آیت پر کمت احکم الحاکمیر معلوم می شود که سبت چېره ای خدازیک وجه با این تمام اشیای فناپزاست کېربنای آن خدای تعالٰی آن را نیز نخست در ځارښيءِ وکرنمود و به وجه ديگر چېره ای خدا با آنها ميچنستي ندارد ، لهدا خدای پاک آن را بحرف استنى [يعنى إلاً] ازآن جداكرد، نسبت نخسين عام است نسبت دوم خاص. پس در دنیا [بجزاز چهره ای خدا] چیزی نیست که در آن جمله خصوصیات آیت مذکور موجود باشد . خصوصیت نخست این است که با جمله صفات [ که دارد] می تواند مشحق گفتن چهره ای خدا باشد . خصوصیت دوم اینکهازنسبت جسمانی تواند درمیان جسمانیان زندگی کرد تا ایشان را بخود تواند زدیک آورد . خصوصیت سوم اینکه در نتائج نزدیکی جسمانی ، ایشان را تواند به نورانیت و بقا نزويك كرد . قوله تعالى : «يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا طِ وَهُوَ الرَّحِيْمُ الْغَفُورُ » (٢:٣٤ و ٤:٥٧)، ترجمه: « آنچه در زين فرومي رود و آنچه ازآن برمیآید و آنچه از آسمان نازل میکردد و آنچه در آسمان جوع میکند، همه را میداند و اوست مهربان و آمرزنده · » ، [و قوله تعالى] : «وَ السَّمَآءِ ذَاتِ الْحُبُكِ » ، «قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَّ کَابُ مُّیِین» (۱۵:۷ و ۱۵:۷) ، ترجمه: «قسم به آسمان ، که دارای راه با است ، بهمانا از جانب خط به شما نوری و کتابی بیان کننده آمده است .» ، [و قوله تعالی] : « یَهٔ دِی بِهِ اللّهُ مَنِ النّبَعَ رِضُولَهُ سُمُلِ السّلامِ وَیُحُرِّ جُهُم مِّنَ الظّلُهُ اَتِ إِلَی النّبُورِ بِإِذْنِهِ وَیَهٔ دِیهِم وَ إِلَیْ صِرَاطٍ مستقیم» (۱۶:۵) ، ترجمه: «خالوند کسانیکه رضوان اش را پیروی کنند بوسیلهٔ آن به راه بای تأییدر به منهای می فرماید وایشان را از تاریکی بابسوی روشنایی بیرون میبرد و به را بهی راست به ایت میفرماید .»

#### شكل وحدت اصول بفعل مستديرخو د



(۱) رجوع عقلامیت (۲) رجوع روحانیت (۲)رجوع ناطقیت (۴) رجوع جسمانیت (۵) رجوع دوامیت

امام زمان نورخدا وندى است دراین مقام، نخست از مهمه ضرورت بیان در بارهٔ حقیقت نور واقسام آن است، زیرا در واقف شدن از حالت حقیقی هزیز فوائد بسیاراست. چنانچه نور یعنی رشونی نام چیزی است که بتوسط آن علم حالت چیز موجود براه نظر معلوم می تواند شد و بوکس آن ، ظلمت یعنی تاریکی [نام] چیزی است که بتوسط آن ، علم حالت چیز موجود براه نظر حاصل نمی تواند شد . به الفاظ دیگر ، نور ، چنزی است که بوسیلهٔ آن ، علم حالت ظاهری اشیای موجوده براه نظر به دماغ حاصل می شود و ظلمت چیزی است که هم حالت ظاهری اشیای موجوده براه نظر بدماغ حاصل تبواند شد . واین تنها بیان نور مبیعی یعنی رشنی ظاہری است که نبیع آن فقط خورشیداست، ماه ، ستارگان و سایرچیز ہای روش بذات خود روش نیست بلکه رشنی ازخورشید به اینها حاصل می شود . حقیقت ایر قسیم رشنی این است که این تنها اشیای ظاهری را می تواندنمود یعنی تنها برحصهٔ سطح بیرونی چیزهای مکدر و غیرشفاف مثلاً، زمین ، سنگ، نباتات، حیوانات و آب آلوده با چیز غیرشفاف می تاید ، لیکن نمیتوانداز سطح بیرونی اینگونه چیز با بداخل شان کرز کرده درتمام جسم سرایت کرد . و در اینصورت از وجه قبول نکردن نوراز آنها سایمودار میکردد و آما از اجرام فلکی ، کرهٔ اثیر ، هموا، آب شفاف ، شیشه ، بلور وغيره اين نورميكرز دحتى ذره اى ازجسم اينكونه چپز با از نور خالى نمى ماند و سايهٔ آنهانمى افتد ، زيرا که برائ نورچیزی از آنها مانع نمی شود و از آنها میگرزد . از این تیجهٔ علوم شد که درمقابل نور دوسم چیزها اند . یکی آن است که نمی گذارد که بسوی او رژنمی بیاید نه فقط این بلکه نمی گذارد کیچیزهای که درزدیی او باشد نوربگیرد ، بلکه یعنی برای آن حجاب میگردد . دیگرسم چیزی است که هم ذات خود

را از نور پرمیکند و هم مانع نمی شود بچیزید در نزدیک آن است، نور را حاصل بکند، در ایسلسله بیان باید دانست که منبع این رشنی یعنی خورشید بریک قانون مقرر خاص فعل خود میکند که این همیشه بر دائره درمیان این عالم واقع است و شکل او بطور کلی کروی است. مطلب بودن خورشید در میان عالم و بشکل کروی این است که نور آن در یک سمت خاص کسترده نشود، بل درتمام عالم میسترده شود زیرا عالم نیز همچنین کروی است.

بکتهٔ ویگرمتعلق بخورشید اینست که آن دغیر وجود کی خود به ما به وساطت ماه و ستارگان نور می رساند آما نه به آن قدر که خود [مستقیماً] نور می بخشد بیک عادت ویگرخورشید این است که چیزی که در مقابل او باشد ، خوب باشد یا بد ، ضرورت دارد یا نه ، در سرحالتی که باشد ، گرمی و رشونی بآن دائماً می بخشد ، اندازهٔ ایمیت و ضرورت خورشید برای این عالم , میتوان این طور کرد که خورشید آن آلت این ماشین عالمی است که برآن دار و مدار حرکت و عمل جمله ماشین است . در مثال ویگر حیثیت دل در بدن انسان است ، زیا دار و مدار حرکت باد و آب ، روز و شب ، بهار ، تابستان ، خزان ، زمستان ، سال ، نشوونمائی نبا تات ، پخته شدن میوه جات ، زیستن ، فتن ، گشتن و کار کردن ذی حیات و نظام عمل جمله عالم بر خورشید است ، زیادات .

اکنون ایم علوم کردن ضروری است که آیا همین نور [طبیعی] است که در قرآن دکرآن شده است یا بالاتراز این نوری دیگراست؟ در این بار سخن این است که علاوه با اسلام در سیاری از مذاهب دنیا نیز دکرنور روحانی یعنی باطنی آمده است. ولی از این همه محکم ترین کیل در قرآن شریف یافته می شود قوله تعالی: «یَخَلُقُ کُمرُ فِی بُطُونِ اُمَّهٰ یَا کُمرُ خَلَقًا مِّنْه بَعْدِ خَلْقٍ فِی

ظُلُهُتٍ تَكْثٍ» (٤:٣٩)، ترجمه: «مي آفريند شما را دشكم باي مادران شما يك آفرنش بعداز آفرنش کر در تاریکی های شیم ·» از این آیت ایر جقیقت طاهراست که خلق (پیدا کردن) نام مملی مسلسل است برای بهتر ساختن حالتِ چیزی . اکنور سخمتعلق به شیم ظلمت این است که اگر ظلمات قسم است، نور بهم قسم باشد، زيراً شناخت مر چيز از ضداوست. «تُعرَّفُ الْأَشْيَاةُ بِأَضَّدَادِهَا» یعنی «اشیاء از اضداد خود شناخته می شود · » چنانچیسیاه و سفید در صفت با ہم ضد است، قیاس همستی وصفت سیاه از سفید و سفیداز سیاه می توان کرد . همینگونه ظلمت و نور ضد كَيْكِراست، يعنى فعل شان مخالف يكيكراست. چنانچة قيق و تقيق اير مسئله اينگونه مي توان كردكة چيز با را دراعداد دو ، سه يا بيشترآن وقت مي توانيم آورد كه آنهها را [ كم از كم] دريك وجه از یکدگر جدا میتوانیم کرد مثلاً رشنی آفتاب شمرده نمی توان شد و اکرکسی کوید دو نورخورشید، سه نوریا چهارنورخورشید وغیره ، نسخن او بی عنی باشد · زیرار شنی خورشید فقط یکی است و این را ازخورشید جدا کرده ته به ته نمی توان نهاد و کیفیت ظلمت و تاریکی نیز بطور کلی این چنین است. یعنی تاریکی سایهٔ جسم غیرشفاف است. لهداجسمی که بسبب غیرشفافی سطح او نور درو داخل نمی شود ، آن همیشه در سایهٔ دائمی سطح خودمی ماند . یعنی علاوه برسطح آن خلا و ملاتمام جسم بطور یکسان در تاریکی میماند . چون گذاشتن دوچیز متضادته به ته بدون حجابی ناممکن است، مثلاً آتش برآب، آب برآتش، بازاتش برآب چگونهمگن است [ گرایمبکن نیست، چگونهمکن است] کهاز حجم ناسط جسم سه غلاف ظلمت یا سه غلاف نور بالائی یکیکر باشد، بلکه یوست، گوشت، صفاق و تری همه با هم پیوستهٔ جسم است و درآنها همیچ رشی نیست بلکه یک لخت تاریکی است. بعدازاظهارحقیقت مدّل رشنی طبعی اکنون مرالازم است که دو اقسام دیکرنور را بیال کنم

كه صاحبان على أن رايزند ، هما نكونه كه دربالا بيان شده است كه درميان اين عالم خورشيد على است وشکل اش بطور کلی گروی است بطوریکه کل عالم کروی است، [و] بدین سبب روشنی اش ازان بشکل کروی خارج میکردد و میتواند رژنی خود را به تمام عالم بکستراند . ماه ، ستارگان ، برق ، آتش، چراغ و سایر ذرایع کهنه و جدید نورنیز در اصل مظاهرات همین خورشیداست، لهدا با وجود این منبع نور در این عالم جسمانی ضرورت نور پیچسم دیگری نیست. لیکن این ہم دیدہ شدہ است كه اينكونه رشني جسماني [شكي نيست] كبراي كل عالم يعني جسم كل كافي است ولي اين برچرزای ظاهری و به کناره های عالم محدود است. خورشید با وجود این همه قوت میتواند که در وجود یک ذرهٔ کوچکترین که در هموا پران است سرایت کند تا چه رسد به روح . پس ما رامعلوم شد که این ر شنی جسمانی است و جسم فعل اش محدود است. چون جسم ضرور تمند رشنی است و جسم یک عالم جلاً گانه است، ازم علوم می شود که روح نیز یک عالم جلاگانهٔ خود دارد . چراکه این روانیست کجسم که مرکب روح است یعنی برای روح ماننداسپ است، دریک عالم جداگانه زندگی کند، ولی روح به ببب نداشتن عالم خود ، محتاج جسم باشد . این مثال چنین است [ که کویم] که حيوانات يك عالم خود دارند وكى انسانان مهيج عالم خود ندارنداما ايرسخن ديكراست كهانسانان نيز گاهی بغرض استعمال کردن حیوانات به اصطبل و آغل وغیره روند ، ولی این عالم اصلی شان

پس ثابت کردید که یک عالم روحانی نیز ضروراست، چون عالم روحانی نیز ضرورت مست، درآن عالم خورشید روحانی نیز ضرور مست. بالارازجسم و روح عقل است، و به مقابلهٔ جسم و روح عقل میتواند هر چیز کرد، چراکه در عقل همه چیز موجود است. اگر دریک مثال بهمه چیزهای بی جان راجسم ، حیوانات را روح و انسانان را عقل فرض کنید بلا تأمل جواب این سوال می توانید داد که کدام یک از این سغنی و پادشاه است ؟ معلوم خوابد شد که هر کداز اینها بمرتبهٔ عقل باشد بهمان بر مهردو غنی و پادشاه است . لازم شد که عقل بیشتر غنی است و او [نیز] عالمی جداگانه دارد و در آن سبت برسم و روح [چیزهای] خیلی بسیار است و رژنی بهمین عالم عقلانی نیز از قسم خود است . [الغرض] بهمیر جقیقت است که انسانان تا مادامیکه درشکم مادر بود ، این قسیم طلمت طبیعی ، روحانی و عقل ، و تبین طور عالم [نیز] سه اند ، عالم جسمانی ، عالم روحانی و قسیم اند : یعنی جسم ، روح و عقل ، و تبین طور است : درمقابل ظلمت طبیعی نور شیعی ، درمقابل ظلمت و روحانی و روحانی نور روحانی و درمقابل ظلمت عقلانی و درمقابل ظلمت عقلانی و درمقابل ظلمت عقلانی نورعقلانی .

بعداز این می مقصد اصلی خود جوع می نم و بتونیق خدای تعالی برادران روحانی خود که این کتام مختصر را مطالعه مینمایند مخاطب می شوم ، بطوریکه زوایشان دلائل این حقیقت موجود است که نبها لام زمان است که نورالله تعالی است من نیز تصدیق این عقیده می نم . طوریکه خورشد نور رسان باین و نیا جمیشه موجود است ، جمانطور امام زمان که بخشدهٔ نور به عالم دین است جمیشه موجود است . ناپدیدی خورشید از و نیا ممکن نیست جمیشکونه لام زمان جمیشه در بین مروم حاضر است . زیرا انسان مرکب از می جسم و روح و عقل است ، جسم خاکی رونی جمیشه از جمین خورشید ، ماه و ستارگان و سایر ذرائع نور می رسد ولی نوریکه روح و عقل انسانی برآن ضروتر نداست که رفتی روح و عقل انسان که برآن جمیان آن را توانستندی عقل را باین چشم جسم ای تنوان دیداگر چنین می رودی ، جمه مردم این جهان آن را توانستندی عقل را باین چشم جسم انی تنوان دیداگر چنین میکن بودی ، جمه مردم این جهان آن را توانستندی

ترجمه: «التارتعالی نورآسمان ها و زین است. مثال نوراو مانند طاقی است که درآن چراغی است و چراغ در شیشه ای است. شیشه کوئی مانندستارهٔ درخشانی است افروخته می شود از درخت رختون است و چراغ در شیشه ای است و نه غربی ، نزدیک است که روغن اش رشونی کیرد اگرچه آتش مرورا نشوده باشد ، نور بالای نوراست ، التارتعالی هر کرا بخواهد به نورخوش راه می نماید و التارتعالی برای مردمان مثالها می زند ، و التارتعالی دانندهٔ تمام چیز هاست ، »

تشریح اَللهٔ مُوْرُ السَّمُوتِ وَ اَلاَرْضِ: اللَّه تعالی نور آسمانها و زین است یعنی در وجود طلق او کل عالم، با تمام صفاتش که در او موجود است، گنجیده است. همیچ چیزی از خدا پوشیده نیست. او می تواند همهٔ اشیار را بیند و در رشی خود بنماید. در نور او تمام جهان

چنان می نماید که کره ای بلوین شفاف در رژنی خورشید و در جمت و علم اوبر چیز چنین کنجیده شده است که یک چیز شفاف در نور خورشید ستغرق می شود [چنانچه خدای تعالی میفرولید] : «ربّناً وَسِعْتَ کُلّ شَیءٍ رَبّهٔ وَ عِلْمًا » (۷:۴۰) ، ترجمه : «ای پروردگار ما! تو هر چیز را در حمت وعلم [خود] گنجانیده ای .»

در این آیت تعلیمات تقیقی خیلی فراوان است ولی اینجا این قدرتشریح کافی است. فقط یک نکته که خیلی ضروری است، این است که چون الله تعالٰی نور آسمانها و زین است ما را باید کومثال آن را اینگونه بفهمیم که آسمان و زمین هر دوجسم است وجشم شمل بر ذرات است. بالفاظ ديكرجسم نام مجموعهُ ذرات است واين ذرات را بطور مجموعی عالم يا آسمان و زين گويند · چون نور خداوندی درگل عالم بطور روحانی موجود است، نتیجةً کقتن این بجا باشد که این عالم دارای دوصورت است، یک صورت نورانی یعنی صوریکه در رشنی نور خدا نظر می آید، و دیکرصورت ظلمانی یعنی صورتیکه بانظر دیده می شود . چون انسان علاوه بر اینکه نمی تواند که چیزهای پنهان ، تاریک و دور را ببیند، چیزهای قابل دیدنی را همنمی تواند که بنظر حقیقی ببیند، پس بنابر بودن دو صورت نورانی وظلمانی همین عالم ثابت شد که در این عالم یک عالم دیگر [نیز] پوشیده است که آن هرچند که از همین عالم بالضرور روش تراست، آما دشکل وصورت یعنی در ترکیب و ضع مانند همین عالم است. صدق اين قول از همين آيت يافته مي شود . قوله تعالَى : «سَابِقُوآ إلى مَغْفِرةَ مِّنَ رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ» (٢١:٥٧) ترجمه: «سبقت گیرید به آمرزش از پروردگارشما و بهشی که پهنایش مانند آسمان و زین است آماده کرده شده است برای آنا نکه به خدا و رسولان اش ایمان آورده اند · » یقیناً این درصورت

نورانی همین عالم است و [نیز] بهشی که پهنایش مانندآسمان و زین است. مثل نور او:

«مثل» نام ص وعقد حکمت است بتوسط چیزی که شابهت قیب [بیمشول] دارد یعنی خی که معلوم را نامعلوم و نامعلوم را معلوم کرداند «مثل» گویند و چیز که از آم قصود باشد «مثول» گویند و جیز که از آم قصود باشد «مثول» گویند و درمیان و ممثول خیلی فرق است با نصوص چون ش چیزی روحانی از چیزی جسمانی و دوه شود ، به وجه اینکه چیز روحانی زنده و درمقابل او چیز جسمانی مرده می باشد ، لهدا ضرورت مثل بای بیشتر باید ، چنانچه مثل روح از تمام چیز بای این عالم داده می توان شد زیر و دروح خاصیت بهمه چیز با است ، بهمین سبب بود که شل بای که از چیز بای محسوس این عالم مکن بود آنها را قر آن شریف بیشوه بای گونگون بیان کرده است ، چنانچه قول خدا گواه این حقیقت بود آنها را قر آن شریف بیشوه بای گونگون بیان کرده است ، چنانچه قول خدا گواه این حقیقت است : «وَلَقَدْ صَرَفَنَا فِیْ هَذَا الْقُدُ آنِ لِلنَّاسِ مِنْ کُلِّ مَثْلٍ طُوکانَ الْإِنْسانُ اَکْرُ شَیْءً وِ جَدَلاً » است : «وَلَقَدْ صَرَفَنَا فِیْ هَذَا الْقُدُ آنِ لِلنَّاسِ مِنْ کُلِّ مَثْلٍ طُوکانَ الْإِنْسانُ اَکْرُ شَیْءً وِ جَدَلاً » است : «وَلَقَدْ صَرَفَنَا فِیْ هَذَا الْقُدُ آنِ لِلنَّاسِ مِنْ کُلِّ مَثْلٍ طُوکانَ الْإِنْسانُ اَکْرُ شَیْءً و جَدَلاً » است : «وَلَقَدْ صَرَفَنَا فِیْ هَذَا الْقُدُ آنِ بِلْ مردم بر یک مثل را به شیوه بای گونگون بیان نمودیم و انسان بیشتر از چیزی به جدال برمی خیزد ،»

#### مانند چراغ دان:

جایکه برای رشی چراغ داشته شود ، آن را چراغدان گویند و چراغ دان (مسکوه) نفس کُل است ، چرا که بردارندهٔ اشیام و آفیونندهٔ جسم همان [فرشتهٔ عظیم] است و این جهان که مانند طاق یا چراغ یابه (چراغدان) نور خداوندی است برای نفس کُل مانند جسم است . چراغ دان جای داشته میشود که ضرورت رشنی زیاد است همین طور همین دنیا است که آنجا ضرورت نور زیاد است ، لهذا امام زمان که چراغ این نوراست، در این دنیا و درمیان مردم زندگانی میکند و از بلندی شرف خود نور می بخشد . بلندی دوسم است: شرفی و مکانی .

<u>چراغ د شیشه است</u>:

چراغ، امام زمان است لهذا او در دنیا همیشه زنده و حاضر است. شبیشه مانند ستاره می درخشد:

شیشهٔ محافظنور، چراغ ناطق یعنی حضرت محمدٌ است که مانند شیشهٔ چراغ حفاظت نور لامت می کند. یعنی اگر ناطق دعوت ظاهررا از جانب خویش نه می نمود و اسرار امامت را تا قیامت پنهان نمی داشت، امام نکالیف جسمانی می کشید و بسبب نکالیف جسمانی دراجراء کار المت فرق می آمد · بطوریکه اگرشیشهٔ فانوس [لالترن] نه باشد ، در درخشیدن آن فرق آید · مراد از دخشیدن شیشه مانند یک ستاره این است که ناطق از امام نور حاصل نمود و در همان نور او را پنهان داشت. بیننده قیاس کرد که این [شیشه] یک ستارهٔ خشنده است و یک لخت است و همیچ جوفی درآن نیست رشنی و خرشش و تابش او که بنظر میآیداز همان ستاره است. در ظاہر واقعاً چنین شد، یعنی طلبش این است که در باطن مولانا ترضی علی که دست، یا، چشم، گوش، زبان، دل وغیرهٔ خدا بود، لهٰذا تمام صفات و افعال اُنهی به اوسپرده شده بود· بنابر اين، پيامبر را وحي والهام، كشف ديار، تعليم وغيرواز مظهرالعجائب والغرائب ميسرمي شد، ولی این تمام اموربطریق حکمت در راز داشته می شد و در سلسلهٔ نبوت این همه از آنحضرتٔ ظهور یزمی شد. همین [است معنیٔ] مثال که درآن فرموده شده است که نور خدایٔ اصلاً در چراغ

است آما شیشهٔ محافظ چراغ از رقنی درونش [یعنی از رقنیٔ چراغ] این قدر تابان و درخشان است که خود که شیشهٔ محافظ چراغ از رقنی درونش ایعنی از رقنی پرخان می نماید و مولای روم را کمی چه مقام تعجب است! اگرشما کتاب های برزگان مانند شمس تیز و مولای روم را کمی مطالعه نمایید و این عقیقت آن جا بهم فوراً به نظر بیاید و چنانچه مولانا رومی میفرمایند:

محمد بود قبله گاهِ عالم ولی برخت دل سلطان علی بود یعنی برای جمه عالم حضرت محمد صلی اینه علیه و آله وسلم یقیناً در مرتبهٔ خانه کعبه بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند ولی بادشاه بر تخت دل بادشاه بر تخت دل او مولانا علی بودند و تو باده بادشاه بر تخت دل بادشاه بادشاه بر تخت دل بادشاه بر تخت دل بادشاه بر تخت دا بادشاه بادشاه بر تخت دل بادشاه بادشاه بادشاه بر تخت دل بادشاه با

رغن افروخته می شود:

رغن این چراغ عقل کُل است، از افروختن رغن رشنی بوجود میآید ، از عقل کُل عقده های روحانی کشاده می کردد ·

از [درخت] مبارك رنتون كه نه شرقی است و نه غربی:

آن دختی که ازو عقل کُل بوجود آمد امرُکل است زیرا امرُکل از مشرق و مغرب یعنی عقل کُل ونفس کُل برتر است.

رغِن اش رقبي كيرد أكرچه آتش مرورا نسوده باشد:

آتش، تأیید قل کوند، و دراین چراغ یقیناً عقل کُل مانند رغن همیشپر است و تأیید در خود او موجود است. و برای او ضرورت تأیید دیگری نیست و از این رغن، رشنی توحید همواره همی درخشد،

#### <u>نور بالای نوراست:</u>

در مقابلهٔ دائمیت نور جسم شعیل و تبدل است. نیز به وجه تقاضای قانون فطرت لازم است که فنا پزرد . لهذا لام زمان بهمیشه بعد از هر دَور شخصی جامهٔ جسمانی خود را عوض میکند . بدن لحاظ برصورت نورانی عمل عقلانی شعلق به کائنات دَور شخصی جامهٔ جسمانی خود را نورانی بهماغیل عقلانی شعمات به مردم جامهٔ موجودهٔ خود افزوده می شود ، چراکه نام دیگر نور عمل عقلانی است . مثال نور یا عمل عقلانی چنین است که یک فرشهٔ جلالی با قلم عقل در کتاب روح ، عمل مجموعی یک روزهٔ کل مخلوقات را با نلاز حکیمانه در جنمود که آن یک باب این کتاب شد . بهمینکونه هرروز نوشتن یک باب این کتاب شد . بهمینکونه هرروز نوشتن یک باب ادامه داد . طاقت نوشتن در بهمین فرشهٔ جلالی موجود است ، قابطوری که عمل از مخلوقات وقوع پزرمی شود ، جمان طور کار نوشتن ادامه می دید ، جمین طور نوشتن ادامه می دید ، جمین طور نوشتن با دامه که در به مین طور کار نوشتن ادامه می دید ، جمین طور نوشتن بهمین عمل او را میتوان «باب برباب» گفت .

مطلب «نور بالای نور» این چنین است، ورنه بالفرض اگر نور روز بروز افزوده شدی، مطلب اش چنین باشد که آن نور در ازل ناقص بوده، اکنون کامل می شود به بهج دانشمند این را مبرز قبول ککند بلی طوریکه من در مثال بالا بیان کردم ، عمل عقل مطابق زمانه و استعداد و قابلیت مردم می شود که دا امام زمان ظاهراً تمام کارخود را در یک روز ختم نمی

یمی از حکمت بای «نور بالای نور» این هم هست که اگر کسی در بارهٔ ابتداء و انتهای نور خدائی برسد، جواب داده شود که سلسلهٔ نور لا انتهاست. زیرا که اگر ما قانون منطقی «نور بالای نور» را بغور بنگریم معلوم خواهد شد که درآن قانون لا ابتدائیت و لا انتهائیت نور

است. زیرا یکی از قوانین موجودیت نور خدائی این هم مست که آن « نور بالای نور » است. دین صورت باید دانست که قبل از هر نور وجود نور دیگری یک امر لازمی است تا مطابق همین قانون هر نور مابعد را «بالای» نور ماقبل گفتن درست باشد، همینگونه اگر کلمهٔ «بالا» را برای نور ماقبل بکاریم، موجودیت یک نور، پیشتر از نور ماقبل یک امر لازمی است، و همیچ آغاز این سلسله بنظر نمیآید . پس بودن یک نور بالای نورِ موجوده هم ضروری است تا گفتن « نور بالای نور » بجا باشد پس مهیچ انتهای این سلسله مهم نمیتوان ثابت شود · بهمير مطلب را به الفاظ ديكر [بطريق عكس] بيان ميكنم. چنانچيه طلب عكوس « نور بالای نوراست» این است که نور بغیر نورنمی شود . یعنی تا زمانیکه قبلاً نوری نباشد بعداً نوری نمی توان شود . حقیقت [طریق] معکوس ہم این شد کہ قبل از نور ہم نور باید و بعداز نور ہم نور باید . لهذا لازمی است که قبلاً و بعداً نور غیر نقطع باشد تا هر نور را از یک سو «بالا» و از سوی دیگر «تحت» گفتن حقیقتاً درست باشد·

### خدا مرکه را بخوامد بسوی نور خویش بدایت میفرماید:

معنی برایت راه نمودن است، چنانچه ضرورت راه نمودن آن وقت پیش میآید که راهرو از راه واقف نباشد، و اورا ضروری است که برآن راه رود، اورا آن وقت به سه طریق راه میتوان نمود، چراکه راه نمودن یا برایت کردن به سقسم است: برایت عملی، برایت قولی و برایت تحریری، برایت عملی این است که بادی یعنی ره نمها خود با آن راهرو ناواقف تا بهنزل مقصود برود، برایت قولی این است که بادی راهرو را در بارهٔ راه بفهماند و نشان بای [راه] وغیره تفصیلاً اورا بکوید

که می داند که آن برای راهرو ناواقف ضروری است. بهایت تحیری آن است که در بارهٔ راه راهرو یا مسافرشاختی مفصل داشته باشد یا نقشه ای باشد تا بتوسط آن او به منزل مقصود بتوان رسید . آما فرقی که در بین این سه قسم بهایت است این است که از بهایت تحیری مسافری آن وقت استفاده میتواند که او خودخوانده باشد و خطر بهیچسم غلط شدن نباشد ، ورنه خطر کمرایی دارد . در بهایت قولی نیز مسافر را خطر فراموش شدن و یا نموانستن امور متعلق به راه است . بهمین حال بهایت امور دینی نیز است . چنانچه از لحاظ بهایت [ دینی ] یا روحانی مردم منقسم به سگروه اند : انبیاد ، اولیاد ، و عوام . دین صورت ، بهایت تحیری یعنی مرقومات صنعتِ آفاق و انفس و کتاب ظاهری مخصوص برای انبیاد است . بهایت که البهام و القاد و کلام غیبی از برای اولیاد است . و بایت که بایت ک

و الله تعالی برای مردمان شل با بیان می کند:

الله تعالی برای مردمان شل با بیان میکند تا ایشان از مثل به مثول ایل گیزد و غور کنند که طلب از گفتن نور الله ، چراغ ، شیشه ، ستاره ، افروخته شدن ، دخت زیتون ، رغن ، آتش ، برایت و غیره چیست ؟ اگر او فقط این گفتی که الله تعالی نور آسمانها و زین است ، آن را انکار که می توانسی کرد ، اگر در بودن او نورآسمانها و زین ما را جمیج انکاری نیست ، چرا می خواهد که باین مثال [یا] ما را بفهماند .

# دربيان علم

نخست باید که موم علم را بداند که چیست تا چون بشاسد طلب تواند کردن مرورا، که مرکیچیزی رانشاسد مرکز بدو نرسد . پس گییم که هم اندر «یافتن چیز باست چنان که آن چیز باست» ، واندر بایندهٔ چیز با چنان که مست عقل است ، و علم اندر کوهر عقل است . و گوهر عقل کلمهٔ باری ست (سبحانه و تعالیٰ) که بهمهٔ روحانیان و جسمانیان زیر اوست ، و بهرچه زیر علم نیاید مرو را مست نشاید فقتن . پس مرچه علم برو محیط است بهمه جز خدای است . و چون روانیست که خدای را تعالیٰ) زیرچیزی باشد ، و علم آنست که چیز با و بهست با بهمه زیر اوست ، و نیست بهم زیراوست ، روانباشد که گییم خدای مست با نیست به از بهرآنکه این مردوزیر علم است و خدای (تعالیٰ) زیر روانباشد که گییم خدای (ست و خدای (تعالیٰ) زیر

علم نيست.

نها بردوجهان است. وحروا بازشون بردورای است و مرکه از علم نصیب بیشتر یافته است به امر خدای نزدیک تراست و امرخدای بیشتر پزفته است و فرمان بردازر است. و مرکه داناتر شود، خدای را تعالی مطیعتر شود، و مرکه دانای تمام شود بعمت جاویدی رسد که عاقبت کار دانا حوت خدای است. و مردم بازیسین بهمه زایش بای عالم است، و بازگشت مردم به امراست که اوعلت مردوجهان است. و چیز با را بازگشت به اصل خوش باشد، جهدکنیدای برادران اندرطلب کردن عالم تا بدان به خدای (عرق و جل ) نردیک ترشوید که جومت خدای (تعالی) علم است. (مأخوذ از نسخه مُصَحَّحه دُنتر فقیم محمد به و زئی و برفسوشویی و برانی )

# حدود "ما یک وقت معین اند

برای طالب حقیقت بغایت ضرورست که دربارهٔ حدود دین کاملاً علم حاصل نماید که ضرورت حدود ازبرای چیست؟ آیا آنها برای همیشه هستند یا برای برخاسکی ایشان قتی [معین] است؟ من براین موقع یک تفصیل حقیقی حدود را تقدیم می نمایم که بننی بر دلایل نشانی مای آفاق وانفس باشد زرا كه سخنى كه ليل يا كوابى آن ازآفاق وانفس حاصل نشود، دروغ محض است. چنانچه دريك حديث حضرت رسول اكرم ميفروايد: «إنَّ الله َ اَسَّسَ دِينَهُ عَلَى مِثَالِ خَلْقِه لِيُسْتَدَلَّ بِخَلْقِهِ عَلَى دِينِهِ وَ بِدِينِهِ عَلَى وَحدَانِيَّتِهِ» ، تَرجمه: «[بتحقيق] ضل بنياونهاو دین خویش را بر مانند آفیزش خویش تا از آفیزش او لیل گیزید بر دین او و به دین او لیل گیزید بر یگانگی او · » در این حدیث ذکر هر سه عالم است و گفته شده است که هرسه ثال یک دیگر م ستند؛ یعنی عالم خلق، عالم دین و عالم و حدث برای فهمانیدن مهمیر جقیقت تا وسیکه آفاق و انفس برصداقت قولی کواهی ندسند ، آن قول هرزنمیتواند درست شود . [چنانچه بر صداقت قول مَرُورِ بِالا] آيُهُ قر آن شيف را ملاحظه فرماييد: «ما أشهَدتُهُ مرْ خَلْقَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِهِ هِ ﴿ ٤١:١٨ ﴾ ، ترجمه: « گواه نكردم برایشان آفرنش آسمان یا و زمین را و نه مر آفرنش نفسهای ایشان را · » پس عاقلان را می باید که هر قولی که تتعلق به دین باشد قبل از اظهار آن را با این شهادت کائناتی محکم کنند.

چنانچه چون ما میکویم که امام زمانٔ همیشه در عالم دین حاضراست و دائماً فیض روحانی می بخشد این سخن درست است، زیرا در دنیا هم چنین چیزی است همیشه موجود و دائماً رقنی می بخشد و آن آ قباب است. امام زمان ممثول این آ قباب دنیوی است و آ قباب مثال امام زمان و و معلوم باشد کومیان مثال و ممثول فرق است. بعدازآن از جمله صفات و افعال آ قباب مثالهای قیبی امام زمان را میتوان گرفت. یعنی مهنگامیکه آ قباب از ما دور می شود آغاز فرا گوتن تاریکی می شود جمان وقت ماه از جانب آ قباب به ما نور می بخشد و اگر ماه نیز از ما دور شود و یار خواش بسوی ما نباشد درآن وقت از ستارگان به ما رشونی میرسد آما بعضی افقات از باعث ابر محض تاریکی می ماند و بهرحال چون آ قباب برآید ماه نمیتواند به ما رشونی دو د ولی برای خوستن جمیشه رشونی حاصل میکند و جمیسگونه ستارگان نیز چون آ قباب برآید و آقب برآید به و تقاب برآید ماه و ستارگان نیز چون آ قباب برآید و آقب برآید به با برای خود ایشان رشونی در ماه و ستارگان جمیشه برقرار می ماند چراکه میان آنها و آقاب جمیح چرزی حائل نیست زیرا آن از زین خیلی بلنداست.

ازشهادتِ مذکورهٔ صفحهٔ کائنات این جقیقت واضح گردید که هرگاه الل زمانه به امام زمان رسائی روحانی نداشته باشندآنگاه از جانب امام زمان حدود مقرمی گردند ، طویکه قبلاً تذکرشده است از میان حدود مقرمی گردند ، طویکه قبلاً تذکرشده است از میان حدود مقرمی گردند ، طویکه قبلاً تذکرشده است از میان حدود فاعیان تا مادونان مانندستارگان مهستند [و] عالم دین را از علم دین نور می بخشد ، هرگاه امام زمان از لحاظ دینی به مردم نزدیک شود آنگاه [صرورت] شناخت حدود فلی باقی نمی ماند ، بلی! این جقیقت است که طوریکه ستارگان در وقت روز نیست و نابودنمی شوند ولی ما از لحاظ ظاهری ضرورت به رشنی نور آنها ندایم ، همینگونه حدود نیز در هروقت موجود به ستند و برای ذات خود روش بهم اند .

مثال حجّت نیز همین طور است که ماه در وقت روز . [چنانچه خدا میفرماید] قوله تعالی: «وَ إِذَا النَّهُ جُوهِرُ اَنْکَدَرَتْ» (۲:۸۱) یعنی «وهنگامیکهتبارگان تیره شوند یعنی در دیدن

غير شفاف نمايند · » «وَخَسَفَ الْقَمَر » '(٨:٧٥) «و [مِنگاميكه] مهتاب كرفته شود · » «وَ جُمِعَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ » (٩:٧٥) «و مِنْكَامِيكَه مَاهُ كَرْقِيه شُود و آ قياب و ماه [جمع شؤند يعني] کی شوند · » پس ہمین علامت بنظر نیامدن اشخاص حدود ظاہری است زیرا با فرارسیدن روز قيامت سواى لام باقى همه حدود جسمانى ظاهراً بنظر نيايند وحجّت بالام يكي مي شود . اینجا گفتن این هم ضروری است که حصول علم در بارهٔ حدود علوی و سفلی نهایت ضروری است زیراعلم تاویل که درحق روح موئن باعث عروج است بغیر کم حدود حاصل نمی تواند شد، بمثال آيه كريمه: «هُوَ الْأُوَلُ وَ الْأَخِرُ وَ الْظَاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ۚ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمُ » (٣:٥٧) [ ترجمه: اوست اول واوست آخر واوست ظاهر واوست باطن واو به هم چپز دانا است.] «اوّل» اوراً کویند که فی الواقع آغازی دارد و « آخر» اوراً کویند که فی الحقیت در آخر پیدا شده باشد · «ظاهر » در حقیقت چیزی است که با حواس خمسه یا کم از کم با یک حس محسوس کرده شود زیرا برای هر لفظ حدم قرر است. مثلاً گل گلاب را با قوتهای باصره، شامه، ذائقه و لامسه میتوام مجسوس نمود آما سامعه در این حصّه ای ندارد ولی هنگامیکه مخرج خوشبوای یا بدبوای در پیش نباشد درآنصورت آن را با کک قوت شامه یعنی حس بویایی محسوس کرده میتوان شد . مختصر اینکه ظاهرجسم است وجسم محسوس و اگرسی فظی را از حدّ خود عوض کند ، آن ظلم باشد ، لهذا معنی « ظاہر » چیزی است کہ میم داشتہ باشد ومحسوس باشد · باطن آن است کم محسوس نباشد و آن را با قوت بای عقلی میتوام علوم کرد . چنانچه تاویل این آیت از این قرار است: که «اوّل » عقل كُل است زيراين از هم چيز اوّل است واز هر لحاظ اول است. « آخر » نفس كُل است زيرا كه بعدازاوَل آخراست واین (نفس کُل) بعداز عقل کُل ( کهاوَل است) پیداشد ، ونیز این از همه آخراست، چراکه اتمامش آن وقت خواهد شد که قائم ٔ ظهور فرماید · « ظاهر » ناطق است زیرا تنزیل ، شریعت ، دعوت و مرتبهٔ او همه ظاهر است و محسوس است و نیر شخصیت ظاهری امام خود کشخص اظهر (جسم) اوست · «باطن» امام است ، زیرا تاویل ، دعوت و مرتبهٔ او همه باطن است .

اگرکسی بیرسد که فی الحال ناطق ظاهر نیست و امام ٔ ظاهر است پس چگونه [این تأویل] ممکن میتواند شد؟ جوابش این است که امام مجمع الحدود است یعنی نزد او تمام حدود موجود اند در این آیت خصیت ظاهری امام ٔ زمان را به چیشیت ناطق نموده شده است و مرتبهٔ خود امام زمان را به چیشیت ناطق نموده شده است و مرتبهٔ خود امام زمان را باطن گفته شده است. بنابرین ، بغیر حدود تاویل برابرنمی آید ، لهدا اگرچه ظاهراً علاوه بر امام زمان ، بهیچ حدود فلی بهم نباشند ، بازیهم هم حدود ضرورست تا بعداز حدود شناسی خداشناسی حاصل کردد: ع

صدود دان چونباشی خدای دان شوی ۰ اگرچه بعداز طلوع آفتاب از ماه وستارگان به ماهیچ نوری نمی رسد ، آماعلم متعلق به ماه وستارگان بالضرور در ذهن ما می باشد و باید که باشد ۰

# امام مبین

[در قرآن شریف آمده است]: «وَکُلَّ شَیْءِ اَحْصَیْنَهُ فِی آمِامِ مُّبِیْنِ» (۱۲:۳۶) [وما ہر چیزی را درامام مبین شمار کرده ایم]

براى اندازه كردن قعرباى بى پارام عنوى و باطنى قرآن شيف اين حيث رسول الله كافى باشد: «مَامِنْ أَيَةٍ مِنْ أَيَاتِ الْقُرْانِ إِلَّا وَلَهَا ظَهْرٌ وَ بَطْنٌ وَ لِبَطَنِهِ بَطْنُ إِلَى سَبِعَ اللَّهُ كَافَى باشد: «مَامِنْ أَيَةٍ مِنْ أَيَاتِ الْقُرْانِ إِلَّا وَلَهَا ظَهْرٌ وَ بَطْنٌ وَ لِبَطَنِهِ بَطْنُ إِلَى سَبِعَ أَنُ بَطْنًا. »

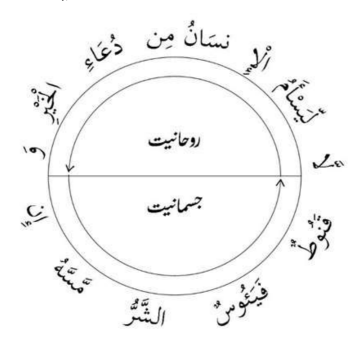
اَبُطُنٍ وَ فِيْ رِواَيَةٍ إِلَى سَبِعِيْنَ بَطْنًا. »

ترجمه: «نیست بهیچ آیتی از آیات قرآن الاکه او اظاهری است و باطنی و وهر باطن او باطنی و گیر دارد ، و جمین طور تا همفت باطن . » و اندر روایت و گیر «تا همفتاد باطن » و قال النّبِیُّ: « لِکُلِّ حَرْفِ مِّنْ حُرُّوفِ الْقُر اَنِ حَدُّ وَ لِکُلِّ حَدٍّ مَطلعً » ترجمه: «برای هرحرفی از حروف قرآن حدی است و برای هر یک حد زیندای است . » از این احادیث ما را این علیم حروف قرآن حدی است و برای هر یک حد زیندای است . » از این احادیث ما را این علیم حاصل می شود که اکر شخصی را مطالعهٔ قرآن کردنی است او را باید که بنظر طائرانه مطالعهٔ کند بلکه بنظر غائرانه کند و غور و فکر کند . همین سبب است که خود خدای تعالی هم بدایت میفرماید که قرآن را نشان داده آهم می و بیغور و فکر مطالعهٔ کنند ، در آیت ذیل از کیاظر معنوی شیم خوانندگان قرآن را نشان داده

- شده است.
- نخست آنان که تا بحد ضرورت تاویل را میدانند .
  - ۰۲ دوم آنان که می خوانند ولی غور و تدرنمی کنند ۰
- ۳۰ سوم آنان کهغور وخوص وغیره میکنند ولی بر دلها قفلهای آنها زده شده است.

« أَفَلَا يَتَدَبَّرُ وَنَ الْقُرِانَ اَمْ عَلَى قُلُونِ الْقُفَالُهَا» (٢٢:٢٧) ترجمه: « آیا ایشان در قرآن تدبرنمی کنندیا بر دل ما قفل مای آنها است.» تنها راہی کہ برای حصول اسرار قر آن است این است که ما قر آن کریم را با آن اصول بخوانیم که خدا و رسول بآن به ماحکم نموده است و آن اُصول نیست چیزی مگراطاعت حقیقی امام زمانً "أكر مامعنی ظاہری آیتی را گرفته اطاعت امام زمانؑ نه کنیم حقیقت پوشیدهٔ آن در حق ما بالضرور پوشیده خواهد ماند . مثال اش چنین بفهمید که یک مسافر اجنبی جهت رسیدن بمنزل مقصود خود خصی را مزمهای خود اختیار میکند که او از راه بخوبی واقف است. اکنون هر دو راه می روند ، پس از طی کمی ازمسافت به دو راهمی میرمند؛ شخص رامنما از جزئیات هر دو راه با خبراست، یعنی فراوانی اشیای ضروری ، حفاظت از خطرات ، نزدیکی راه وغیره که کدام راه بهتراست ؛ زیرا او چندین بار هر دو راه را دیده است، آزموده است و توازن کلی رنج و راحت هر دو راه را نموده است. ولی شخص مسافرکسی است که اصلاً از خصوصیات خصی رامنمای خود مبیج آگاهی ندراد · از این رواز عقل خود بسوی هر دو راه نگاه می اندازد؛ منزامقصود خیلی دوراست و نگاه مسافر محدود، لهدا بهمت مقابل نگاه می اندازد ، یک راه برایش اندکی کشاده نیظر میآید ، همان وقت هزیما براه دیگر می رود که دران برنوع آسایش است ولی مسافر بر بهزنما اعتماد ناکرده به راه پسندیدهٔ خوش ننها میرود و در راه تکالیف

 سرآنچیز کهخواستید [ویا ضرورت چیزیکه از حالت شما معلوم می شد] · و اگر بشماریعمت های دادهٔ خلارا، احاطة وانيدكرد آنها را [دعم خود] · » اكنون بشنويد كه اين آيت محكم نيست، بل متشابه است ومن بة توفيق خلا حد متشابه بودن آن را بيثما بتوانم نمود · از معنى آيت مذكورهُ بالا ايم علوم مى شود كه اشیار یا نعمت بای مطلوبهٔ ما به ما در این دنیا داده شده است و فعل داداختم شده است و همهآن چیزایکه به ما داده شده بود ، بهبب طلب ما بود ، اگر ما آن بعمت با را بشمایم این قدر بی انتها است كه ما شمرون بهم نمى توانيم و خداى تعالى بعمت ماى خود بر مامنت مى نهد حالانكه ما تمام سلمانان دنعمتهای ظاهری ازان مردم هم خیلی پس مانده ایم که تا هنوز قائل بیستی خدا نیستند · پس چه منت خداست برما؟ پس [بام عنی منت خدابرما] درست نیست. نیز طلب ما همختم نشده است ونه دادن خداختم شده است، نه این میتواند درست باشد کم بحض از طلب فظی چیزی یافته شود و این ہم ناممکن است کہ یک [شخص] دانا بخواہد کہ بغرض شکرکزاری معمتیای دادہ ای خدا را بشمارد ، چراکه شمار برای چیز با [ممکن] است که از یگدگر جدا باشد چون دانه بای سیح یا چیزی دیگر از قسم آن . ولی در حیاتِ ما چنین چیز با بسیار است که در میان آنها مهیچ جدای نیست چون ، زند کی ، علم، عقل، ایمان وغیره بس معلوم شد که [برای فهمیدن] این آیت بغیر تاویل چاره ای نيست. ياد بايد داشت كه كلام خداى تعالى ازمباراتا معاد انسانى برتمام حالات واقع است. بخاطرآسان ترساختن ہرچہ بیشتر این مطلب می کویم کہ این آیت اندکی علم از حالت آن روحانیانی رانشان میدهد که [ آنها] بریک منتقلی یکی از حدود لاانتهای عالم روحانی رسیده اند، جاییکه تمام چرزهای مورد نظرنرد شان موجود است. الله یک به آنها می فرماید: « که بیثما داده شده است از کل (امام) هرآنچیشما عملاً طلب نمودید ۰ » (۳۴:۱۴) و اگرشما دفعات روحانی و جسمانی را ازعمل انتقال بقابشمارید پس نمی توانید آنها راختم کنید . سپس در دو الفاظ جاورعلت دفعات لاانتها را بیان می کند ، به این معنا انسان نمی تواند میان جسم ، روح وعقل خوش تعادل را حفظ کند ، منظوراز تعادل ، یعنی توقف کردن در یک حدی که هرسه عالم را بهمزان در یک سفر بپیماید ، مثال این حقیقت این است که اگرسی در ترازو کمی بیشی کند ، پس عمل میزان تا زمانیکه تعادل حقیقی نباشد ، حرکت ترازو جاری می ماند . سپس میفرماید که برشت انسان طوری نیست که اگر انسان روحانیت را بطور که در یک حدی رفته از حصول نعمت خشه شود ، تنیجه این است که اگر انسان روحانیت را بطور درست حاصل کند ، پس بریک دائره ای لاانتها در بعمت بای بی پایان عروج دائمی می کند .



دوستانیکه از تاویل واقفیت ندارند فهمیدن این اموربرای شان کار خیلی دشواراست و آکر] مطابق بیان مذکورهٔ بالاعمل کرده شود که فرموده شده است که «شما را از کُلّ یعنی امام زمان داده شود هرآن چیزی که عملاً طلب خوام بیدکرد» پس کدام چیزی است که درامام زمان نباشد؟ اگر عمل شایسته کرده شوی مهرچه دان جهان اگر عمل شایسته کرده شوی چیزی شوی ، هرچه اینجا یافتنی است اینجا یافته شود ، و هرچه دران جهان

یافتنی است آنجا یافته شود . اگر کارنیک بگنیم میوهٔ آن بغیرطلب ما هم به ما داده خوابد شد . مقصد این بیان من این است که خوانندگان این کتاب توانند که اندازهٔ صحیح مهربانی های امام زمانٔ خود کنند . نیز باید بدانند که بغیر مدد امام جمیج کس نمیتواند تاویل بیان کند . مدد او هم از قسم عجیب و غیب است .

با ولايلِ بسيار ديكر در اين آيت مهم ليلِ بودن علمُ القرآن درنزد لعام زمانُ است. قوله تعالى: «وَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً ط قُلْكَفِي بِاللهِ شَهِيْدًا يَيْنِي وَ يَيْنَكُمُ لا وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتْبِ» (٢٣:١٣) ترجمه: «وكافران ميكويند كه تورسول نيستى . بكوبس است خداكواه درمیان من وشما وشخصیکه زدش علم کتاب است.» گواه رسالت آنحضرتٔ بجز الله ومولاناعلیٔ کسی دیکرنمیتواندشد · [درین باره] این هم ضروری است که بدانید که در اینجا کدام قسم گواهی است، آیا این نیزمانندگواهی دنیوی است یا چیزی دیگریست؟ اگرضرورت گواهی شد ، عقیدهٔ ما [در بارهٔ کواہی ] چه باید باشد؟ کافرام محض انکار تفظی رسالت حضرت محمد نمی کردند، بل مطابق عقل خود دلایل نیز پیش می کردند · بطورمثال ، اکنون اگرسی با دلایل سأننس واتم (atom) برای باطل کردن قرآن و رسالت آنحضرتُ بکوشد ، در اینصورت کارگواه چه باید باشد ؟ امنه جل جلاله یک است، واز گواهی دادن بالاتراست، لهذا او در دنیا ظهورنخواهد کرد و نیز مولانا علی و آنحضرتً نیزظاهراً رحلت فرموده اند . اکنون سوال این است که آیا این گواهی چند روزه بودیا دائمی ؟ ببینید! بطوریکه این همه سوالات از همین آیت پیدا شده است همچنین جوابات شان نيز دين آيت موجود است. چنانچيسبت دادن علمُ الكتاب به ولاعلىُ با وجود ذكر خدا و رسول ليل اين امراست که ننها مولانا علیٔ درمیان رسول و مردم کواه است. ایم بکن نیست که ملم خدای دانا و بینا

اول: امام زمانٔ ازجانب خدا و خود درمیان رسولٌ و خلق گواه است. دوم: امام زمانُ داناترین مردم است و دانائی یکی از وجو ہات سر اواری گواه شدن او میان رسول و امت بود ، و کسی دیگر گواه نتوانست شد ،

سوم: امام زمان در دنیا جمیشه زنده و پاینده است زیراکه این گواهی در دنیا تا قیامت واهد ماند

چهام: امام زمان دانندهٔ تمامیت اصلیت قرآن است. پنجم: امام زمان روشن کنندهٔ دین از قرآن است، چراکه کواه از بهر این شده است که اسلام را از شروشمنان محفوظ دارد و دین را روش کندنیز در این آیت بطور کلی واضح است که سؤلیت قرآن از جانب خدا و رسول علاوه برامام زمانٔ دیکرسی را نرسد و همین فیصلهٔ خدا و رسول است.

#### لغات آیت مطلویه:

حرف «و» در اینجاعلاوه برحرف عطف برای «قسم» و «رُبّ» نیز آمده است.

لفظ « کُلّ » سه نوع است با تنوین: کُلاً ، کُلّ ، است ، بر وزن «اَخْفَیْنَاهُ » که [مادهٔ] اصل آن «حصی» باشد و معقول باشد ، «اَمیام عنی بای «حصی» است ، بر وزن خفی است ، از میام عنی بای «حصی» است ،

۱۰ احاطه کردن ۲۰ شمرون وضبط کردن ۳۰ سنگریزه زدن ۴۰ سنگریزه و سنگ کرانبها یعنی کوهر ۱۶۰ عدد ، رأی ، عقل ۲۰۰ وافرالعقل ۲۰۰ ختم کردن ۴۰ فراموش کردن ۴۰ فرار و حرالی ۱۰ شما را بید دانست که در قرآن کرم لفظ «حصی» برای معانی بالاتر از احاطه و عدو [۴۸] مستعمل شده بید دانست که در قرآن کرم لفظ «حصی» برای معانی بالاتر از احاطه و عدو [۴۸] مستعمل شده بید فرار تو فراند و فراند و فراند و فراند و فراند و فراند و کردن ۴۰ فراند و تروند و فراند و فراند و فراند و مواند و فراند و فراند و فراند و قراند و فراند و قراند و فراند و

سريل: سريل:

او دانندهٔ غیب است و همیچ کس را برغیب اش آگاه نمی سازد مکر پیغمبری را که می پسندد و آنگاه از جلو وعقب براو ناظران می گارد تا بداند که آنها پیغامات پرودگارخوش را رسانیده اند و دراحاطه درآورد هرآن چیزی را که درنرد ایشان بود و هر چیزرا در عدد احاطهٔ مود ·

ماول:

معنی «غیب» پوشیده و دوراست برای خدانه چیزی پوشیده است نه دور · لهدالفظ «غیب» نسبت منحلوقات مقررشده است. اکنون بشنوید! برای اال آسمان زمین دور و پوشیده است وبرای امل زمین آسمان غیب و دور است. مهمچنین برای مشرق مغرب غیب و برای مغرمشرق نايديد ، از شمال جنوب دور واز جنوب شمال پوشيده . تمام ذرّت انسان ، جاندار ، نباتات درحق یکدگرغیب مستند ، عالم روحانی از دنیا پنهان و دنیا ازمردگان پوشیده است . پس برای «غیب» حدّی مقرر نیست تاحقیقیاً آن را «غیب» گفته شود · باز «غیب» تهمین عالم است زیرا نام پوشیدگی و دوری در واقع «غیب» است. بازپوشیدگی نام حجاب و دوری نام مسافت است. « حجاب ومسافت » جسم است درجان وعقل نه حجاب است و نه مسافت. از این رومی فرماید که دانندهٔ غیب است وسطح آن که عالم علوی است کسی را بزنمی افراز د مکرآن را كه از رسولان پسنديده باشد، يعنى حضرت مولانا تمريحي على لذكرهِ الشجود و السبيح را در درجهٔ قائم. پس همین قائم انتخاص امامتِ قبل و بعدخود را که ناظران یعنی کوامان سُرُم ستند، در رشتهٔ نورانیدمی سنبدتا معلوم شود كه ایشان پیغامات پروردگارخود را یعنی حضرت قائم را رسانیده اند و قائم اندرتاه خود کرفت هرانچه که درنزدایشان بود ، و هر چیزا در عدد احاطه کرد . یعنی او کل عالم را به حال روحانی وبغير مهيولي يا صورت لطيف جسم كُل رابه عالم بالارسانيد . مهمين است [معني] برخاستن اين جهان . اینجا ککتهای کسوال طلب است این است که فتن مؤنین به عالم بالا ازخودممکن نیست

بلکه بنسبت امام یا حدود است، به وجنسوب شدافعل انبیا، و امامان تمام دور به قائم و نبودن ماضی و مسقبل در عالم بالا، حضرت قائم «علیه السلام» سلسلهٔ امامت قبل و بعدخوشتن را با رشتهٔ نورالهی در دل است.

ازین ثبوت تاویلی این طلب روش شد که نام معل آخرین دوربرزک «حصی» است و آفیعل حضرت قائم است که [دران] همهٔ حالات، واقعات، تواریخ کُلی کائنات و تمام علوم و فنون ونقوش مخلوقات اض وسماء را احاطه میکند و آنها را از مهیولی مجرد میکند که لفظ دیگر [ایرفیعل] « کن» است. ساختن کثیف از لطیف را «خلق» و [ساختن] لطیف از کثیف را « کن» گویند که در «خلق» وقت میگیرد و در « کن» مهیچ وقی نیست.

تاول آیت: «وکراً شَیْءِ اَحْصَدُنهٔ فِی آمامِ مَّبِینِ» (۱۲:۲۶) ترجمه: «و ما هر چیز اردام ظاهر اصاطر کرده ایم به اول: یعنی تمام چیز با درصورت روحانی جمع کرده شده است باین معانی در لفظ «احصی» یا اصاطر کردن پوشیده است، چیزی را نگذاشتن که جای برود ، محدود کردن ، یکجائی چیز بایمی ششر ، آنها را درضبط و قابونگه داشتن ، نزدگی باهمی چیز با وغیرو ، دوم : ما همهٔ ارواح و عقول را در امام ظاهم صور کرده ایم که امام زمانهٔ ایشان است ، مراد از «لَامِ مُبِینِ» بمهٔ ارواح و عقول را در امام ظاهم صور کرده ایم که امام زمانهٔ ایشان است ، مراد از «لَامِ مُبِینِ» بانیوین امامی است از میان المان ، چیزکه در روحانیت است غیر از عقل و روح به چیچ چیز ویکر با نبیان المام و دوح به چیچ چیز ویکر بیان المفط «احصی» موجود بودن نقوش تمام عالم را [در امام مبین] اثبات نموده بودید ، اکنون بیان لفظ «احصی» موجود بودن نقوش تمام عالم را [در امام مبین] اثبات نموده بودید ، اکنون آن بهم باشد ، آن بهم دارای عقل و روح است .

سوم: ما هر چیزرا در امام که صاحب علم البیان است تاویل آختیم . سنگریزه زدن در تاویل پرسیدام سکه را گویند و معنی «مُبین» بیان کننده است. چهارم: ما هر یک چیزی را که عرض بود در امام گوینده جوهر ساقتیم حقیقت سنگریزه لعل، ياقوت وغيره است كه آن را جوهر كويند . ينجم: ماجميع علوم ومعارف را در كوبترقل كهنزد امام زمانُ است؛ كنجانيديم. ششم: ما جمله اشیای هر دو عالم را در امامی که در بین هر دو عالم است جمع کرده ایم · مراد از کُل شی، چیزهای هر دو جهان است. و مبین بر وزن مقیم از «بین» یعنی باشنده در میان هفتم: و ما « کُلّ » سر چیزرا در امام ظاهر کوهرساختم. همستم: و ما همه چیزهای هر دوجهان را در امام گویامجتمع کرده ایم · الغرض ازمیان لطائف یعنی چیزهای لطیف چیزی نیست که آن در ذات عالی صفات امام زمانً موجود نباشد . لهذا درتشریح آیهٔ شریفه مذکور ، گنجانش مهیچ شبه ای نیست . زیرا جمله دلائل صداقت این تاویل موجود است. یک لیل مزید بر دلائل مذکوره این است که اگر برای عقل بدون جسم در دنیا بودام مکن بودی ، پس بالضرور بدون جسم موجود می شدی . چراکه اکر شخصی بتواند کارخود را بطریق احسن و کاملاً انجام دهد ، مرکز محتاج دیگران نمی شود · [دین باره] از عقول جزوی میتوان اند کی معلق به « کُلْ» آنها حاصل کرد و آن اینست اکرتمام وسائل تكميل عقول مجرد درآن عالم ممكن مي بود ، آمدن آنها در اينجا فضول مي بود . از اير معلوم شدكه

طريقة احسن كميل عقل مهمين است كه اكنون است. قوله تعالى: «فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ

عَلَيْهَا» (۲۰:۳۰) ترجمه: « آفینش الله همان است که مطابق آن مردمان را آفرید · » یعنی آفینشِ گذشته نیز بطور کلی همینگونه شده بود که در زمانهٔ شما می شود · (در تاویل این آیت یک خزانهٔ بی يال علم توحيد نهفته است، لهذا بزرگانيكه با اين علم وابسكى دارند، ازين استفاده كنند،) چون این ثابت شد که تعلق عقل جزوی با انسان ناقص است، و آن مستحق نامیداعقل جزوی فقط بر بنیاد جسم می شود . پس درست شد که تعلق عقل کلی با انسان کامل است. وتعلق روح جزوی و روح کلی نیز ہمین طور است. پس این کیل روش است که در انسان كامل روح كامل وعقل كامل موجود است وازاتحاد وانحصار واحاطهٔ این سچیز چیزی بیرون نیست. من برای فهمانیدن « کُلّ » روحانی و جسمانی دین کتاف می نوشته ام . مثال: شاخ های مختلف آب دورافعاده از دریا اجزار دریا است و دریا « کُل » این تمام شاخها است. یعنی علی الترتیب رطوبت ہوا، ابر ، باران یا برف ، یخ دائمی کوہ ہا، و آبی کہ ہر صورتی که باشد در زین داخل شده به کل چشمه ما بیرون می آید یا در زین مای هموار درصورت چاه های کنده بیرون آورده می شود · [یا درصورت] جوی ها وترعه ها وانهار [است] و رطوبتی که درنبا تات است اگرچهٔ زرین هم چرا نباشد و نیز رطوبتی جمله حیوانات است، خواه کوچکترین هم چرا نباشد ، این همه اجزاه دریا است و دریا « کُل» این همه اجزا است. هوا که طبیعت اش گرمی و تری است، گرمی را از کرهٔ اثیر ( کرهٔ آتش) و تری را از دریا هروقت حاصل میکند . لهدا، مهوا را بطورمثال جسم آتش و روح دریا فرض کن . زیرا از لیل لطافت و ترکیب این مثال درست است. اکنون به گوش هوش بشنوید که هر چند دریا از اجزایش دور و جدا است، آما در حقیقت براجزائی خود محیط است. شما را نه باید که تعجب کنید، من به

دلائل ثابت کرده خواهم نمود که دریا چگونه براجزای خود محیط است. لیل اول این است که مطابق بیان مذکورهٔ [بالا] کوچکترین قطرهٔ آب دورافتاده از

دریا، چنین نیست که ابتدارً از دریا جدا شده آمده نباشد و آن جا ازخود و یا به وجه دیگری بوجود آمده باشد بلکه تمام شاخ های مذکوره درابتدار با دریا پیوسته بود . لهدا، چیزی که نامش دریا است براین همه اجزار محیط بود و تمام آخسکی به باعث « کُل » خود که دریا است توانستِ به سکی آمدن و پس از آمدن در اینجا یک مقدارآب با معیّت عناصر دیگر (خاک، هوا، آتش) بشکل نباتات، حیوانات وانسان مانمودارشد · بالفرض اگر این آب در خره ای زیر کویمی یا زمینی بودی و هزار ما سال سائیده و ناپیدنمی شد و مخرجی نداشت که بیرون شود مرکز آن آب خارج نمی شد . و نه میچ قدر و قیمتی میتوان داشت، بطوریکهآن درساختن جسم نباتات، حیوانات و انسانان دارد، همین طوراندگی فکرکنید در بارهٔ برکه وحوض! دنصل گرما آب برکه وحوض درچند روز هایا همفته ها درحق خودتم می شود · یعنی [ آن آب] به تدریج بشکل بخارات به هموا می پیوندد . آیا میدانید که چراختم شد ؟ برای اینکه بهآب برکه وحوض، از « کُلّ » خورسلسلهٔ فیضی وابسته نبود · مطلب اش عیان است که اگرمقداری آب ازجوی ای ، وترعهای یا از باران وغیره کسل یا وقتاً فو قتاً دربرکه وحوض ریخته می شد ، مرکز آب برکه وحوض نمی خشکید . پس معلوم شد که همهٔ آب مانی نکی اجزاء دریا است چراکه آنها ازآنجامیآیند وآنجامی روند و بغیر دریااین ہاختم میگر دند · بحکم حدیث تزیف: « ٹُکاٹُشَیْءِ یَرْجِعُ إِلَى اَصَلِهِ» ترجمه: «يعنی ہر چيز به اصل (ينخ، بنياد، اُساس، کان وکُل) خويش باز

چنانچه اصل یا کُل هر چیز برآن چیز محیط است، چراکه این در احاطهٔ عمل دوامی

« کُلّ » خویش است ، مثلاً رودخانه ای بزرگی را بگیرید که از دریا دور روان باشد ، وسبب روانی رودخانه اینست که از بالای آن دریا بیمل دوامی خود این را دائماً بل میدمد ، یعنی اگراز دریا باران نبار د بعداز مدتی رودخانه تیم خوامد شد ،

لیل دوم: ہمواکہ [ گرم و تراست] درحق دریا مائندروح است و دریا را درتمام مکش مدومی کند و دریا نیز به ہموالدادمی کند . یعنی ہموا تری خود ہمیشه از دریا می یابد . پس ہموا کہ بلاشک برای دریا بہ حیثیت روح است ، عمل دریا به شرکت ہموا برتمام اجزای خود محیط است .
از این دلایل ثابت گردید کہ از لحاظ جسمانی نیز مثالہای محاط شدن چیز با موجود است .

مثلاً فرض كنيدكه يك پادشاه مختاريا يك ئيس دانا چكونهملكت را با تدبيرخود اصاطه موده است، آن یادشاه یا ئیس علاوه براحاطه کردن ملک خود بوجی در دلهای امل ملک خود مهم موجود است. و آن وجه این است که از جانب حاکم در دل مردم یا خوشی است یا ناراضی . و آن خوشی و ناراضی چیزی نيست بجزازا ثرات آن حاكم . [ازين مثال] معلوم شدكه چنين چيزي هم مست كه ازوبسيار چېزای دیگر پیدامی شود وخود کم و بیش نمی شود و چنین چیزی فقط روحانیست. مقصور سخن این است که اگر درصورت جسمانی هم مثال های چیزی که به جای خود برقراراست و یا وجود این میتواند بسیارچیزهای دیکررالصاطه کند، روح به ببخ صوصیات خود ازجسم خیلی بالاتراست. بهرحال همانگونه که « کُلّ » جسمانی برچیزهای خود محیط است، یعنی کرهٔ زمین بر ذرات خاکی و دریا بر ذرات آبی محیط است، و کرهٔ هموا بر ذرات بادی و کرهٔ اثیر بر ذرات آتشی محیط است، فلک قمر « کُلّ » اجزای خود وبر هم محیط است. و همچنین هر فلک بطور کلی « کُلّ » اجزای خود وبر هم محیط است. و دراخیرفلک نهم [ کُلّ ] تمام افلاک و عناصراست وبر همه محیط است از پائین تا به بالا، یعنی تا

فلک نهم هرکرهٔ بالا برکرهٔ پائین محیط است. از فلکه شتم تاکرهٔ خاک هرکره در کرهٔ ما فوق خود اینگونه گنجیده است که شرمای پیاز است ته به ته قشر مافوق برقشر مادون محیط است، و قشر مادون زیر مافوق محاط، شکل ظاهری این عالم بطور کلی این چنین است، ولی تصور حرکات دیگر است که در دائره از شکل تیرمانموده شده است.

يك ليل ديكري مِستغرق بودن عالم لطيف درنورامامت اين است كه آفتاب به اقتضای حکمت و عدل در مدار اوسط این عالم واقع است، یعنی درمیان قطر آسمان چهارم است. از این قیاس میتوان گفت که بقدریکه فاصلهٔ آفتاب تا حاشیهٔ عالم است همان قدر فاصله تا مکرز نیز است تا آفتاب بر مدارخوش گردش کنان بتواند جسم کُل را یکسان رشنی رساند . اکنون این گفتن است كه أكرچه آفتاب خود محاط آسمانها است، ليكن به نورخود به بهمهٔ عالم محيط است. چنانچه در وقت شب بهنگامیکه آسمان صاف باشد ستارگان بسیار برزین چه قدر نورافشانی میکند ، آیا بهیچ گاہی این فکرنمودہ لید کہ رشنی اند کی کہ از ستارگان کہ بہ زین میرسدازچہ قدر فاصلہ میآید؟ پس بشوید! فاصلهٔ این رشنی نسبت به فاصلهٔ رشنی روز بیشترازسه برابراست . یعنی از آ قباب تا بسارگان آسمانبشتم وازآن ستارگان تا به آسمان چهارم وازآنجا تا به زمین . در وقت روز رژنمی از آسمان چهارم سقیماً میآید . تا در وقت شب فاصلهٔ درمیانی آفتاب و ستارگان و فاصلهٔ ستارگان تا به آسمان چهارم بیشتراست، پس قیاس کنید که رشتی آفتاب تا چه قدر دور میتواند رسید . از این لیل یقین است که رژنی آفتاب تا به سطح این عالم می رسد و عالم را در رژنی خود احاطهٔ موده است. از این مثال باید دانست که امام زمان کهبرآسمان چهارم عالم دین جلوه کر است، ازین بیشتر کاملاً وتماماً عالم دین را احاط کرده است. زیرا آ قتاب فقط جسم است و جسم بدون

حرکت هرجانمیتواندرسید و امام زمان که روح یعنی نوراست فقط بارادهٔ خود هرجا میتواندرسید .

# حقیقت کُل وجزو

نام روح عالم گیر «نفس کُلّ» این گذاشته اند که تمام نفوس انسانی از اول تا آخر از پیداشده اند ، چناچینفوس جمله خلایق اجزا بنفس کُل بهست ، ولی تصور نفس کُل مانند یک «کُلّ» جسمانی نمی توانیم کرد چراکه اجسام مادی شمل براجزا رمتعدد می شود که از میان آنها اگریک «کُلّ» جسمانی توانیم آن را کُلّ» نمی ماند و یا دین کل بجز یک جزو جمله جزو های دیگر شامل کرده شود بهم نمی توانیم آن را کُل گفتن ، زیرا یک جزو از آن جدا است و بنابر جدائی یک جزو قانوناً مستحق نام کلّ جامع الاجزار نمی ماند ، لما چون آن جزو علیحده شده را با آن جامع الاجزار شامل کرده شود آنگاه به حدگل می تواند رسید ، و آن را حقیقیاً «کُلّ» گفتن درست باشد ، این است حقیقت «کُلّ» جسمانی و اجزای او ،

اکنون اگرمتعلق به «گلّ» روحانی و اجزائش غورنماییم ، از سیانس دور حاضر که آن طلبگاران روحانیت را با مثالهای علیمی تفیض گردانیده است مثالهای بسیار می توانیم فهمید . این مثالهای [سیانس] تقیباً گرشمه های آخرین پیشفت جسمانی است . لهذا اگربرخقیقت مدارج کالیت جسم تبصرهٔ عائرانه کرده آیدقیاس دجهٔ اول (یعنی ابتدائی) توانائی روح میتوانیم کرد . بطور مثال اگریک چیزی اعلی پیش ما موجود نیست ، از مثال صفت برگرین یک چیز ادنی اندازه صفت کوچک ترین چیز اعلی می توانیم کرد . بالفرض ، یک شخص کنار رودخانه ای نشسته در عالم تصور رودخانه را بسیار می تواندگرد . این تصور رودخانه را بسیار می تواندگرد . این تصور او را یک مثال ادنی دیا تقدیم می تواندگرد . اگرچه او دریا را ندیده است ، بازیم دربارهٔ دریا می تواندگرد . این تصور ی قائم کند که آن تا صدی درست باشد .

علاده ازین، میان جسم و روح بسیاری از صفت بای متضاد وجود دارد که به وجه آنها اندازهٔ قدرت روحانی می توان کرد . فی المثل، جسم فانی است و روح باقی، و فافی ضدّ باقی است . برای جسم ضرورت زمان و مکان است برای روح زمان و مکان عین نیست . برای جسم چندین چیز با مانع می توانند شد ، آما برای روح بهیچ چیزی حائل نیست . با وجود این بهمه در این دوراتمی پیشوت جسمانی و مادی تا حدی رسیده است که برای حضرت انسان رسائی از یک سیاره تا بسیارهٔ و کمراز ممکنات بنظر میآید ، ما بروز مشابلات این ایجادات عجیب و غیب را مشابده می کنیم که آن با را کالات جسمانی می توان گفت . از براران میل دور به زیعهٔ تلویزون علاوه بر گفتگوی بایم نیز کیگررا میتوانیم دید : نیز تلیفون ، رادیو ، بیسیم ، دور بین ، تصاور محرک یعنی گفتگوی بایم نیز کیگررا میتوانیم دید : نیز تلیفون ، رادیو ، بیسیم ، دور بین ، تصاور محرک یعنی فیمام با باوجود اینکه عجیب و غیب است ، این قدر عمولی و ساده بنظر میرسد که میچکسی آنها را به نگاه فیمام با باوجود اینکه عجیب و غیب است ، این قدر عمولی و ساده بنظر میرسد که میچکسی آنها را به نگاه فیمان به بند .

معلوم شد کرجسم درمقابلهٔ روح بهیچ قوتی ندارد، یا بعبارت ویگرجسم درمقابلهٔ روح بطور کلی بیجان و جامداست. با این بهمنیسم بتوسط روح میتواند کار بای ما فوق الفطرت را انجام دهد؛ فاصلهٔ بهزاران میل دوراست میتواند دید؛ فاصلهٔ بهزاران میل دوراست میتواند دید؛ حالات بهزاران سال را میتواند مطالعهٔ کرد؛ می تواند برآسمان با عروج کرد، میتواند کائنات را در یک نقطهٔ نظر گنجانید، الغرض جسم آن تمام [عجائب و غرائب] می تواند کرد که ما آن را می بینیم و میشنیم ، اگرجسم که حیثیت اش سوای یک مشت خاک بهیچ چیزی ویگر نیست به تعاون و امداد روح اینکونه کالات عجیب و غریب انجام می تواند داد، اندازه کنید که روح به ذات خود تا چه حد توانا و قوی است، قوی باشد، با این قیاس اندازهٔ نفس کلی کنید که اگر یک جزوآن تا این حد قادر و قوی است،

چگونه مکن است که اندازهٔ کل گنیم و تصور قوتهای لامحدود او کنیم.

برپردهٔ سیمین سینماشما لآآن همهٔ تصاویر محرک بنظر می آید، و می بینید که برهر پهلوی زندگی انسانی تنقید میکنند، درمیان این تصاویر و صاحبان تصاویر یعنی مُمثِلان (Actors) اصلاً بهیچگونه پیتیگی نیست بجز اینکه از صاحبان تصاویر عکس برداری شده است، و از عکس برداری بهیچگونه کمی در وجود صاحبان تصویر واقع نه شده است. تصویر توصیکه هرزالان سال قبل مرده است بربردهٔ سینما همچون انسان زنده میتواند باعث تفریح تماشه بینان واقع کردد، اگر درصاحب تصویر یاممثِل چنین می بود که بجای تصویرشی یا عکس برداری، خود تصویر [زنده] می شد، تصویر یاممثِل چنین می بود که بجای تصویرشی یا عکس برداری، خود تصویر [زنده] می شد، تسویر یاممثِل چنین می بود که بجای تصویرشی یا عکس برداری و تو دستیم [کشیف] آذاد شده جسم آذاد شده تصویر لطیف می شد و زندگی او از جسم [کشیف] آذاد شده جسم

از این مثال جسمانی چنین کل را می توان تصور کرد که کمیل او از اجزاه شد و او [از اجزاه] بی نیاز شد . آما اگراز مدد این مثال حتی تصور یک مثال فرضی دیگر کنیم که آن بطور کلی به اجزاه] بی نیاز شد . آما اگراز مدد این مثال حتی تصور یک مثال و مطابق « کُل » روحانیست و مطابق تصاویر ، صاحبان تصویر را پیدا کرده اند ، نه که از ایشان تصاویر شیده اند ، یعنی قبل از تصاویر صاحبان تصاویر ، ایشان موجود بودند جمین است حقیقت روح ، چنانچه درحیث آمده است : «خَلَقَ صاحبان تصاویر ، ایشان موجود بودند جمین است حقیقت روح ، چنانچه درحیث آمده است : «خَلَقَ الله تُعَالَى اَدْمَ عَلَى صُوْرَةِ الرَّهُمْنِ » یعنی «خدای تعالی آدم مُ را برتصویر جمانیت خوش آفریده است . » مولای روم که کاشف اسرار الهی بود ، بر این موضوع چنین میفر بایند :

تن چوسایه بر زمین و جانِ پاکِ عاشقان در بهشتِ عدن تجری تحتها الانها دست

يعنى اجسام عاشقان الهي بهمچون سايه برنين است آما ارواح ايشان در جنت العدن مست است كه آنجانه رهاى شهد، شرك، شيروآب روان است. و جمير جقيقت دراين آيت قرآن مجيد نيز نمايان است: «وَ إِنْ مِّنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَرَائِنُهُ وَمَا نُنَرَّلُهُ ۖ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ » (٢١:١٥)

یعنی «نیست چیزی که خزائن آن نزد ما موجود نباشد و آن چیز را در دنیا به مقدار کنجایش نازل مى كنيم · » معلوم نام اين عالم است ومراد از «بِقَدَرٍ مَّعلُوْمِ » كَنجانش عالم است · معلوم شد کهخور درین چیز نیز بشکل روحانی نزد خداوند موجود است. مضمون ما مثال درمثال می شود · لهذا بار دیگر باید که توجه به «جزه وکل» روحانی و جقیقت بهشت مبدول نیم · يقين ما است كه در قرآن شريف سركجا كه لفظ « كُلّ » آمده باشد دران جا بالضرور معلومات متعلق به « کُل » موجود است. لهذا باچشم بصیرت براین آیت حکمت آگین تبصره مى كنيم: «وَعَلَمَ الْدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا» (٢١٠٢) يعنى خلاى تعالى حضرت آدم را بطريق احسن همهٔ نامها آموخت وهیچ نامی نماند که اورانیاموخته باشد ، خواه نامهای خالق باشند ، یا نامهای مخلوق وطریق احسن این بود که خدای تعالی تمام ستمیات را در بهشت به حیثیت نعمتها بشکل نورانی و روحانی بتدریج اورا بنمود ، علاوه برآن نام ما ، وجهمینکل وصورت این سمیات وتمام کمتهای غرض تحلیق و فنای مظاهرات ایشان او را آموخت. الغرض چیزی نماند که دعلم الاسماء نیامده باشد. بزرگان دین تحقیق این [حقیقت] کرده اند که کم در الفاظ است و الفاظ اسماء اند، و اسماء مسمّیات دارد ، و همهٔ اسمار وسمّیات در این عالم نجیده اند . آدم یقی یعنی قال کُل را همین عالم بطور کلی شکل نورانی نموده می شد که ازان همیچاسمی یا مسما ای بیرون نبود و به یک لیل این تمام

لذات روحانی مطابق حساب دنیوی در عرصهٔ نه صد هزار (۹۰۰،۰۰۰) سال یکبار به یابان رسیده بود ۰ دان صورت ضرورت يك عمل تازم مسوس مى شد . لهذا عقل كُلّ مى خواست كه ظهر دورى خوش را به دنیا فرستد در حالیکه تمام معمت مای روحانی وعقلانی بحال خود موجود بود . عقل کُلّ بذات خود از نعمت بامستغنی بود ولی از جانب خطهر خوش نیازمند بود ، پس مظاهر یا سایه بای عقل کُلّ و نفس کُلّ در دنیا به نام پای آدم وحوا اینکونه آمدند که سایرانسان با می آیند . از بیان ایر جقیقت یقین داشته باشید که بهشت نیز در « کُلّ » موجود است و بیخور خوانده باشید که همین شکل نورانی عالم جسمانی خود بهشت است و همان کُل روحانی است و همان خود آخرت و عالم لطيف است. همين مطلب به الفاظ ديكر [ إنست كه] اكر باچشم بصيرت ديده شود [ ہمین ] عالم لطیف آن کتاب خدای تعالی است که ازخواندن آن ہمیچشکی باقی نمی ماند . قولة تعالى: «وَ تَفْصِيلَ الْكِتْبِ لَارَيْبَ فِيْهِ» (٢٧:١٠) يعنى «دِرْرَ النَّصيلَ آن كتاب است كه درآن تكي (ضديقين) نيست» يعني يقين است ويقين فقطاز چشم بإحاصل مي شود و أكر [عالم لطيف] از لحاظ طلب لذات روحانى ديده شود، همان بهشت است. قوله تعالى: «سَابِقُوٓ إلى مَغْفِرَةِ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ» (٢١:٥٧) و (۱۳ :۳۶) ترجمه: «وسبقت گیرید بسوی آمرزشی از پروردگارتان و بهشی که بهنای او مانندیهنای آسمان و زمین است · » اگراز لحاظ روحانیت دیده شود هماز نفس کُلّ است · قوله تعالی : «وَسِعَ کُرِسِیْه السموتِ وَ الْاَصْ » (۲۵۵:۲) ، « کُرسی ( نفس کُلّ ) اوآسمان **ہا و نی**ن را درخود کنجانیدہ است.» و اگر بنظریهٔ علم و حکمت دیده شود ، هما بعقل کُل است. قوله تعالی : «وَسِعَ رَبِّی کُلَّ شَىْءٍ عِلْمًا طِ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ» (٤٠٠٠) ترجمه: «پروردگارمن ہر چیزادرکم (عقل کُل) کنجانیده

است. پس آیانمی اندیشید؟»

انشارالیهٔ تعالی، همین مطلب مزیر واضح شده باشد که از «کُلّ» روحانی هیچ چیزی برون نیست بلکه «کُلّ» جسمانی نیزد «کُلّ» روحانی گنجانیده موجود است واین دوازیک و کُلّ به جسمانی نیزد «کُلّ» روحانی گنجانیده موجود است واین دوازیک و کُلر جدا نیست بلکه «کُلّ به جسمانی این قدر نفتنی است که کل روحانی درحقیقه تقسیم پیز نیست بعنی اینقسیم نمی تواند شد به الفاظ و کمر روح چنین چیزی نیست که اگر از یک دو کردد، زیراکه کمی و بیشی صفت جسم است مثلاً عالم جسمانی یکی است و شکل نورانی اش یعنی عالم روحانی نیز بکیست که از این یک عالم روحانی ، خدای تعالی میتواند نه نورانی اش یعنی عالم روحانی نیز بکیست که از این یک عالم روحانی ، خدای تعالی میتواند نه فقط مزادان ، بل عوالم لاا تنها در نوانیت موجود کرد تا به هر یک از بندگان خود داد ریک عالم جداگانه شافت این همی به واین همی به وسیلهٔ «کُلّ » میتواند عوالم بیشمار بیک وقت به شرکل وصورت میتواند موجود باشد و این همی به وسیلهٔ «کُلّ » میتواند شد .

چهاراصل درامام زمان ع

آنحضرتٔ فرمود: «الله نخست از به عقل را آفرید» در حدیث دیگر فرمود: «الله نخست از به مه نور مرا آفرید» و این بهرسه احادیث به قلیم را آفرید» و در یک حدیث دیگر فرمود: «الله نخست از به مه نور مرا آفرید» و این بهرسه احادیث مشهور است. ولی دانایان میدانند که در ترتیب [چیزها] سچیز در یک حالت اوّل نمیتواند شد، خواه آن تقدم شرفی باشد یا تقدم زمانی، حکار دین و برزگان الات وقت گفته اند که خلاصهٔ این سه حدیث کی است. بهمین طور مطابق فرمان ربول نبی وعلی نور واحد امام زمان است و بهمین امام زمان است که عقل کُل، نفس کُل، ناطق واصد اند و آن نور واحد امام زمان است و بهمین امام زمان است که عقل کُل، نفس کُل، ناطق واساس است.

گیرانحسین این است: عقل کو نیج نام در همین یک مسلی موجود است، این است: عقل کوکسی را گویند که آن برگل اشیام محیط باشد و چیزی از [احاطهٔ] او بیرون نباشد، زیرا اگرچیزی از احاطهٔ عقل کُلّ بیرون هم می شدی ، عقل کل را « کُلّ » گفته میکن نمی شدی ، بطویکه احاطهٔ عقل کُلّ بیرون هم می شدی ، عقل کل را « کُلّ » گفته میکن نمی شدی ، بطویکه کیل مختل مناستن نام « کُلّ » بسبب کمی یک جزو دفیل [ماقبل] نوشته شده است. نفس کُلّ می را گویند که از که اظرار به وض محال از [احاطهٔ] نفس کُلّ چیزی بیرون بودی ، آن چیز بالضرور در یکی از سه حالت بودی : یا آن چیز از نفس کُلّ کامل تربودی ، یا برابراوبودی یا ناقص را باخود کامل میسازد ، و اگر دوچیز لطیف و بغیر حجاب هم و صدت بر دوچیز لازم آید زیرا کامل ناقص را باخود کامل میسازد ، و اگر دوچیز لطیف و بغیر حجاب در جمله صفات با هم برابر باشند فوراً با هم می آمیز ند ولی در عالم امر برای بهیچ کاری وقت نمی کیرد ،

پس معلوم شد کدمیا اعقل کُل و نفس کُل در حقیقت دونی نیست بلکه دونام یک چیز است.

همین طور حضرت محمد است، مطابق قول خلابای تمام عالمین حرت خلابود. قوله تعالی در و ما آر نشکذاک اِلّا رَحْمة اً لِلْعلَمینی (۱۰۷:۲۱) ترجمه: «و ما ترا نفرسادیم مگر ترتبی برای عالمین. » عالمین جمع عالم است یعنی عالم جسمانی ، عالمی روحانی و عالم عقلانی ، بالفاظ دیگرتمام چیز با که به امر خلا بوجود آمده است. پس آنحضرت حرت کُل شد و نور حرت اش برگل اشیام محیط است. زیرا حرت خلافت کی در عقل گواهی نمی دهد که بالاتراز حرت خلا مهم چیزی مست. پس الل دانش مرکز نتوانند پیزفت که در عقل گواهی نمی دهد که بالاتراز حرت خلا هم چیزی مست. پس الل دانش مرکز نتوانند پیزفت که در عقل گواهی نمی در در الهی است و حوت الهی است. و حرحت عقل و حیات است پس باین لیل علوم شد که خود حضرت محمد در زمان خوو عقل گل و نفس کُل و حدیات است پس باین لیل معلوم شد که خود حضرت محمد در زمان خوو عقل گل و نفس کُل و د

اکنون [توضیح] شناخت اساس مانده است اساس بنیاد را گویند و او در حقیقت نخسین بنیاد گل کائنات و موجودات بود که بغیراو بهیچ شی برجانتواند ماند و او آغاز بهم چیز با بود و اسم مبارک اش علی بود و این نام خدا خود نهاده بود و چون قول خدا در صدق و عدل تمام است ، مبارک اش علی بود و این نام خدا خود نهاده بود و چیزی دیگر بلندر از ونمی شود و چناچه اسم مبارک الهذا چیزی را که او بلندگوید ، واقعاً بلندمی شود و بهیچ چیزی دیگر بلندر از ونمی شود و چناچه اسم مبارک علی که به حکم خدانها ده شده بود ، معنی بلندی دارد .

بلندی یا برتری دوسم است: برتری شرفی و برتری مکانی یعنی بلندی عزت و بلندی جا که در هر دوعنی مولاناعلیٔ از جمله اشیار برتراست، چون نوراو به نام مای عقل کُلّ، نفس کُلّ و جمت کُلّ برکُلّ عالم محیط است، لهذا مولانا علیٔ از جمله مخلوقات بالاتر است او را بالای «كُلّ» گفتن كاملاً درست است. ایرقیم برری فقط برای نام نمی شود بلکه در او آن بهمه صفات است که بسبب آن بررگفتن در حقیقت درست می تواند شد، یعنی در این برری بهم آن تمام چیز اکنجیده است بطوری که در عقل ، روح و حرمت می تواند نیجید . گویا مولانا علی [بهم] عقل کُلّ، بیش روح و حرمت می تواند نجید . گویا مولانا علی [بهم] عقل کُلّ، نفس کُلّ و حرمت کُلّ است .

بهمينكونه امام زمان است كه دراو بهمان نوراست كه درمحمدٌ وعلى بود تمام صفات مذكورهٔ بالا درنورامام زمان بهروقت موجود است. لفظ امام ازمصدر «أُدَّ» مشتق است، لهذا معنى امام القوم و أم القوم و أم القوم يكيست يعنى سردار قوم يا امام قوم بعض اقفات بهمين لفظ «أُدَّ» كه به معنى امام مى آيد به أُمَّة " (امام) مبدل مى شود، بهمانطوريك خليف بخليفة، ملائك به ملائكة و غيره، چنانچه در قرآن حكيم آمده است: « إِنَّ إِبْرِهِيْهُ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيقًا طُ ولَمَ يَكُ مِنَ المُشْرِكِيْنَ» (١٢٠:١٥) [يقيناً] حضرت إبيم امام بود ونيز باورسازنده به توحيد خدا وسردار موصدان المُشْرِكِيْنَ» (١٢٠:١٥)

بعداز این قدرتشریح باید باصلیت لفظ «اُمَّ» و امام را بمینیم که عنی لفظ «اُمَّ» یا امام اصل بچیز است؛ یعنی چیزید آن از بهمه اول است و از وچیز بای بسیار پیدا شده است، مثلاً [معنی] اُم الکتاب اصل بهمهٔ کتاب با؛ موجد کتاب بای آسمانی برزمانه و بر دور آن اصل و آن موجد نور امام زمان است. یقین دارید که دلیلاً امام زمان اصل بهرکتاب آسمانی و بر چیز است. و این بهمان اصل است که مقدم از وچیزی نیست. پس اُمَّ النگاب یعنی امام زمان خود قل ، روح ، وحت است و برز [از بر چیز] است یعنی نور واحد کل ، نفس کل ، ناطق خود قل ، روح ، وحت است و برز [از بر چیز] است یعنی نور واحد کل ، نفس کل ، ناطق

واساس نورامام زمانٔ است. قوله تعالی: «وَ اِنَّهُ مَا لَبِامَاهِ مُّبِینِ» (۷۹:۱۵) ترجمه: «یعنی عقل کُلّ ونفس کُلّ هردو بتوسط امام مبین کار میکنند. مولای روم می فرمایند: عقل کُلّ ونفس کُلّ مرد خداست عقل کُلّ ونفس کُلّ مرد خداست عرش و کرسی را مدان کردی جداست

تطابق دور مهین و دورکهین و آیام هفته

وَلَرْتِعَالَى: «تَعْرُجُ الْمَلْئِكَةُ وَالرُّوْحُ النَّهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ الْفَ سَنَةِ» (۴:۷۰) ، «وَ إِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ » (۴۷:۲۲) ، «وَلَقَدْ أَيَنْكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِيۡ وَ الْقُراٰنَ الْعَظِيْمَ» (٨٧:١٥)، «وَذَكِّرْهُم ۚ بِأَيّْرِاللَّهِ ط إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتٍ لِّكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ » (۵:۱۴)

ترجمه: « فرشگان و روح عروج میکنند بسوی او در روزیکه مقدار آن پنجاه هزار سال است .» ، «و سر آئینه یک روز در نرد پروردگارت مانند یک سزارسال است از آنچیشما می شمارید ، » ، «و ما دادیم شما را مهفت مهفت و قر آن ظیم ، » ، «وروز های خدا را بیاد شان بیاور و در این برای مرصبرکننده و سیاس گذارنشانیهاست. » ۴۹ + قرآن العظيم (محتجب) = ۵۰۰۰۰ = ۵۰۰۰۰

۷+۷ = ۱۴ = همفت امام وهمفت حجّت از فرزندان ایشان ، بطریق وحدت همفت

ہفت اشخاص

المت ٧×٧ = ٤٩ انشخاص المامت بعداز پيغمبر عليه السّلام ·

#### و حدت هرمفتی ازاشخاص امامت چون مهفتهٔ دین و دنیا

| شنبه | آدينه | پنچشنبه | چهارشنبه | شنب     | د وشنبه | يكشنبه |
|------|-------|---------|----------|---------|---------|--------|
| قائم | محمد  | عيب     | مولي     | ابراسيم | نوح     | آوم    |

| ر در الماری ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مولانارش<br>داسما بیل<br>مضور                                                                                 | 7 6. C. | مولاناش<br>مرراد<br>مرراد             | مولایا می این این این این این این این این این ای | مرتین ۴۰۰                                                                                                          | مولان شاه<br>علی<br>علی<br>وی |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| Gija                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 634                                                                                                           |         | ish. Park                             | US, US.                                          | (3) (3) (3) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4                                                                 |                               |
| ر النبي الماري | يُرِينُ وَيَنْ وَالْكُورُ وَيُدُورُ وَيُرِيدُ وَيُرْدُورُ وَيُرْدُورُ وَيُدُورُ وَيُدُورُ وَيُدُورُ وَيُدُورُ |         | و رينه اليرنز                         | Ca Canada                                        | , (V)                                                                                                              | 76.                           |
| من المناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | يربر ني<br>الأن تُررِين                                                                                       | (6):    | فیلی <sup>۲</sup> امنایی<br>کن می شاه | راد<br>رادی<br>رادی                              | ر فرانه مار علی<br>از در این می این م | <u> </u>                      |
| ريم ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (C. 9)                                                                                                        | ~       | <b>0</b> -                            | <u></u>                                          | <u> </u>                                                                                                           | , 3                           |

## د وستِ مصطفی <sup>(ص)</sup> (خراجِ عقیدت ازاسماعیلیهٔ چین)

انبياء لرگه شهنشاه مصطفی نِنگ ياري كيم؟ أول على المرتضايم مصطفى نِنگ يارى دُور سرجهاد نِنگ لشكرىگه نامدارسردارى كيم؟ ذُوالفقار نِنگ ایگاسی مولانا علی سرداری دُور قیسی نعمت ڈورکہ تو گوماس لَذّتی ہم راحتی واحدو یکتاعلی نِنگ رنگ برنگ دیداردُور سُوزلاگوچی قرآن علی دُور ہرلباسی دا اَشکار ہر زمان دا ہرمکان دا صاحب اسراری دُور مم مكان دا لامكان دا عرشي دامم فرشي دا مرتضی دُورمرتضی ننگ بوا العجائب کاری دُور یارننگ جلوه عَجب دُور سرزمان منگ شکلی دا عاشقان لرننگ عَجب بردلبرعيّاري دُور من گلوگلزاردُنیاغہ فقط مُحتاج اماس ہر زمان جان و دلیم دا عشقی نِنگ گلزاری دُور شاه ننگ دیداراوچون بس بیقراردُورشول نصیر بیقرارلرننگ قراری شاه ننگ دیداری دُور

# دوست مصطفی (ص)

١٠ شنهشاهِ انيباء دوست حضرت محمد طفى (صلّى الله عليه وآلبهِ وسلّم) كيست؟ اوحضرت على تُضِيَّ است كه دوست مجمع طفاً گي است.

٢٠ امير وسردار نامور لسكر هر جهاد كيست؟ صاحب ذُوالفقار مولانا على سردار اين لسكراست. ٢٠ آن كدام عمت است كه لدّت وراحت اش هميچ وقت ختم نمى شود؟ آن عمت درصورت ديدار

زنك برنك ولبر زيباعلي است.

٠٠ قرآن ناطق علیُ است که درلباسِ ہر (امام) ظاہر بودہ است، مالک اسرار درہر زمان و

ه . هم در مكان ولامكان ، هم برعرش وفرش ، تمضى على است ، زيرا كه تمضى على مالك عجائب

ء. جلوهٔ جانان خیلی تعجب خیز است که در سرلحضه در هزاراشکل مبدل می شود ، او یا معشوق خيلي عجيب [و] عيارِ عاشقان است.

۷۰ من مُرَز محتاج برای گل وگلشن دنیا نیستم ، (زیراکه) درجان و دل من هروقت یک گه منه چه ت گلزارعشق حقیقی موجود است.

۰۸ این «نصیر » برای دیدار مبارک پادشاه (دین) خیلی بیقرار است، برای عاشقان بی ت قرار ، قرار در دیدارشاه است.

#### غلام علی <sup>(ع)</sup> را (جذبهٔ روحیهٔ اسماعیلی شرقی ترکستان)

من على گەبىندە دُورمن شاەِ سُلطانىم على طاعتيم حجّيم نمازيم دين وايمانيم على كُنتُ كَنراً مخفيًّا انگلاب خدايم ايستاسام باشقه بركشي تا پماديم أول گنج پنهانيم على درد و غم دین جیغلا مایمن جیغلا سام دیداراُو چُون راحتم نوريم شفايم حِرز و درمانيم على كوندا يوزمنگ مقصديم تاپتيم على نِنگ فضلى دين جان پناہیم مہربانیم مشکل آسانیم علی شُول زمان سلطان محمد شاه على دُوراُول على نور يزدانيم على دُور مغزقراًنيم على حيَدرِ صفدر على دُور فاتح خيبر على شاه دورانیم علی دورشاه مردانیم علی لَافَتٰى اِلَّاعَلِّي لَاسَيفَ اِلَّاذُوالْفَقَّار ہر بلا دن ساقلا غوجی سن اے نگہبانیم علی رمزحبلُ الله على دُور عُروة الوُتْ عَى على مالک حور و قصور و خُلد و رضوانیم علی الككى عالم داسَخى سُلطان مُحمّد شاه على حشر داقاضىعَلى دُورشاه شاہانـيم عـلى

## غلام علی <sup>(ع)</sup> رتجمه)

۱۰ من بندهٔ (غلام) علی مهستم، (حضرت مولانا امام) سلطان محمد شاهٔ من جناب علی است، عبادت من، جحمن، نمازمن، دین وایمان من علی است.
 ۲۰ با شنیدن (حدیث قدی ای) کُذَّ کُذَّا مَخَفِیتًا ۱۰۰۰ (من یک کنج پنهان بودم ۱۰۰۰) چون آن کنج را تلاش کردم، کسی دیگر را نیافتم بجز علی که او کنج پنهان من است.
 ۲۰ من از درد و غم نمی گریم، و اگر اشک می ریزم این برای دیار است، چراکه راحتِ من، نورِ من من شفای من، پنامه گاه و دوای من علی است.

۱: ازمهربانی مولاعلیٔ همواره مرا هرروز صد هرار مقصد حاصل شده است، پناهِ جان من، مهربان من، مشکل کشای من علی است.

ه · اندرین زمان علی حضرتِ مولانا امام «سُلطان مجمدشاهٔ» است ، همان علی برای من نور خلا علی است ، همان علی برای من نور خلا علی است ، علی است ، ومغز ِ (باطن) قرآن علی است .

ع. حيدر صفدرِ (لسكرِ شومن) على است، فاتح خيبر على است، شاهِ دَوران على است، و ستراجِ دلا وران على است.

۷۰ جوانمروی مانندعلیٔ نیست، شمشیری مانند ذوالفقار نیست، نجات دمهنده از هر بلاتویی، ای نکهبان من علیٔ ا

٠٠ اشارهٔ حبل العد (يرممانِ خلا) على است، عُروهُ القى (حلقهٔ محکم) على است، مالكِ وران بهشتى ومحلّات، جنت ورضوان من على است. ۹. سنحی ہر دوجہان حضرت مولانا سُلطان مجمد شاہ است که علی زمان است، و قاضی ای روزِ قیامت نیز علی است.

# مكرمانه مدية ناجيز راجيزى شمار

ای شهِ دورِ قیامت نورمولانا کریم ماهِ کردونِ امامت نورمولانا کریم

برزبين وآسمان نورِ خدائی دوالحبلال

باعثِ فضل و كرامت نور مولانا كريم

ديدهٔ باطن چوبد ہي شاہِ ملک ِ دل شوند

مملکت ہا زیرِ گامت نور مولانا کریم

ای خوشا! دیوجهالت ازجهان خواهد کریخت

از نهیب دورِ تامت نورمولانا کریم

جان من با توست این تن سایهٔ آن جان خوش

عالم امن وسلامت نور مولانا كريم

با هزاران نام یک نوری به هر دوری عیان

در جهان باشد دوامت نور مولانا کریم

جامع الاسماست نامت اكرم و مكرم توفّى

جان فداسازم بنامت نور مولانا كريم

یافته عاشق زنو گنج مرادِ دو جہان! از گهرہائی کلامت نور مولانا کریم جُز وصالِ تونخواهد این جہان و آنجہان آنکه شدمخمُورِ جامت نور مولانا کریم ں بخش ونور بار کم نباشد فیض عامت نورمولانا کریم مُرَزِ عَلَمِ حَقَائِق رُوح بسوطِ دو کون دین قائم درنظامت نور مولانا کریم دین چشم جانِ عاشقان را نورِ تو نورِنظر گوشِ ہموشِ شان پیامت نور مولانا کریم عشق دیدہ صدقیامت ازقیامت پیشتر از توہر دم صدقیامت نور مولانا کریم رام نشود توسنِ دوران به شاہان و مہان خوش توران اندر لجامت نور مولانا كريم جلوه ہائی زنگ بزنگ بینند در دنیائ دل ازرخِ ماهِ تمامت نورمولانا كريم شمار از نصيرُ الدِين غلامت نورمولانا كريم عند مگرمانه هدیهٔ ناچیز راچیزی ه

#### فهرستِ آیاتِ قر آن کریم ۱۹ ماد: ۵۱

| 89 ···· Δ1:1A                             | 91 ٣1 :٢                                   |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 87 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | TY · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| 90 ١٠٧ :٢١                                | f                                          |
| f                                         | ٣ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ١ ٢٠٠٠                         |
| 9A · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | fs                                         |
| TT \$T:TT                                 | 71 ٢٥٥ :٢                                  |
| f TO : TF                                 | 97 ٢٥٥ :٢                                  |
| 5· ···· TO: TF                            | 97 · · · · · · · · · · · · ۱۳۳ : ۳         |
| T A : T D                                 | fa h.:f                                    |
| TT Tf :TA                                 | 9 147 :4                                   |
| T YS:TA                                   | TT 150:4                                   |
| ۵۲ ۰۰۰۰ ۸۸ :۲۸                            | rf 150:f                                   |
| ٣9 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 1                                          |
| ۸۳ · · · · · · · · · · · ۲۰ : ۳۰          | 7 10:0                                     |
| f · · · · · · · · · · · · · · · · IT : TI | of ····· 10:0                              |
| TT · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | 7 15:0                                     |
| 79 ٢١:٣٣                                  | 04                                         |
| rs fs:rr                                  | r· ···· ro:0                               |
| ۵۳ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۲ :۳۴                 | TA TS:5                                    |
| TY TF: TF                                 | ١٠٠٠٠٠٠٠ ٨٠:۶                              |
| TT 40 : TF                                | 97 4.:5                                    |
| ٧٣ ٠٠٠٠٠ ١٢ :٣۶                           | TT · · · · · · · · · · · · · 149 : 5       |
| ۸۱ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۱۲ :۳۶                | fr 0f:V                                    |
| ٥٧ ٠٠٠٠٠ ۶ : ٣٩                           | ff 5T:V                                    |
| \$1 Y: F.                                 | 49 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| TT 10: FT                                 | rv rs :9                                   |
| vf · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 97 ٣٧ :١٠                                  |
| f                                         | 11 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |
| 04 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 11                                         |
| fy 05:01                                  | 10 47 :17                                  |
| ΥΥ · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | ٧٧ ٠٠٠٠٠٠ ۴٣ :١٣                           |
| V1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | ۹۸ ۰۰۰۰۰ ۵ :۱۴                             |
| ٥٢ ۴ : ۵۷                                 | 17 70 – 74 : 14                            |
| £1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | Yf ٣f :1f                                  |
| 97 71:04                                  | YA ٣۴ : 14                                 |
| 71 ٣:5٧                                   | TT · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |
| ٩٨ ٠٠٠٠ ۴ : ٧٠                            | 91 ۲۱ :10                                  |
| 75 7: 77                                  | 01: PY                                     |
| V9 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 01: PY · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| Υ\ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 9.4                                        |
| Y• · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 95                                         |
| τι······· ττ — τι : λΔ                    | 11                                         |
| 70 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | fq                                         |
| 7                                         | 14 ····· AA :1Y                            |
| 1 • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | 11                                         |

#### فهرستِ

## احادیث پیغمبر (ص)

| اَلَّقُرَاٰذُ<br>أَمَرِثُ<br>إِنَّ اللَّهِ<br>إِنَّ اللَّهِ |
|-------------------------------------------------------------|
| إِنَّ اللَّ                                                 |
|                                                             |
|                                                             |
|                                                             |
| إنَّ مِن                                                    |
| ِ<br>يعنِی                                                  |
| إتى ئا                                                      |
| اَولُ مَ                                                    |
| خَلَقَ                                                      |
| و د ر<br>سبح                                                |
| ئر<br>كاڭ                                                   |
| لِکُلِّ                                                     |
| مَامِزَ                                                     |
| بَطْنًا                                                     |
| مَنْ راً                                                    |
| مَن مَ                                                      |
| وَلَوۡخَ                                                    |
| يَاعَلِيُّ                                                  |
|                                                             |

#### فهرست « أ احاديث مولانا مرضى على <sup>(ع)</sup>

| 70 | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | عَهٰ | ئاد | الت | و<br>مر | أقو     | ۔<br>ا | ڒؚؠ      | ِ<br>الآ | اَنَا |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|-----|-----|---------|---------|--------|----------|----------|-------|
| ۵۲ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |     |     |         | ا<br>له | ۔ از   | ء<br>جهٔ | وَ-      | أ     |

## فهرستِ اشعار سیدنا بیرناصرخسرو <sup>(قس)</sup>

چیزی که شوران و ددان با توشریک اند

### خيزواه هراني

#### مولانا جلال الدين رومي

| ۹٠ | • | ٠ | • | , | • | • | • | • |   |   | • |   |   |   |   | • | • | • • |   |   |   |   |   |  |   |   | • | ( | الز | نقا | عان     | ے د | الر |   | الز | وجا               | ن       | رزنير  | مايه | ۇ س<br>1 | <u>۽</u> ر | نر           |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|-----|-----|---------|-----|-----|---|-----|-------------------|---------|--------|------|----------|------------|--------------|
| 97 | • | • | • | • |   | ٠ |   | • | • | • |   |   | • | ٠ | • | ٠ | • | *   | • | ٠ | ٠ | • | • |  |   | ٠ | • | • | •   |     | <u></u> | بس  | ضا  | , | مرو | ) و جا<br>ا<br>ال | رُ<br>ب | فسر    | و و  | السي     | لُ         | عقا          |
| ۶4 | ; | • | • | • |   |   |   | • | • |   |   | • | • | • |   |   |   |     |   |   |   |   |   |  | • |   |   |   |     |     |         |     | •   |   |     | عالم              | ,       | پر گاو | قبل  | 99       | د !        | ر پر<br>محمر |